
25 gennaio 2026. 3a Domenica ord
LA MIA GALILEA
 3a domenica tempo ordinario

Preghiamo. O Dio, che hai fondato la tua Chiesa  sulla fede degli apostoli, fa’ che le nostre comunità, illuminate dalla tua
parola e unite nel vincolo del tuo amore, diventino segno di salvezza e di speranza per tutti coloro che dalle tenebre anelano
alla luce. Per Cristo nostro Signore. Amen
Dal libro del profeta Isaìa 8,23b-9,3
In passato il Signore umiliò la terra di Zàbulon e la terra di Nèftali, ma in futuro renderà gloriosa la via del mare, oltre il
Giordano, Galilea delle genti. Il popolo che camminava nelle tenebre ha visto una grande luce; su coloro che abitavano in
terra tenebrosa una luce rifulse. Hai moltiplicato la gioia, hai aumentato la letizia. Gioiscono davanti a te come si gioisce
quando si miete e come si esulta quando si divide la preda. Perché tu hai spezzato il giogo che l’opprimeva, la sbarra sulle
sue spalle, e il bastone del suo aguzzino, come nel giorno di Mádian.
Salmo 27(26)  Il Signore è mia luce e mia salvezza.
Il Signore è mia luce e mia salvezza: di chi avrò timore?
Il Signore è difesa della mia vita: di chi avrò paura?
Una cosa ho chiesto al Signore, questa sola io cerco:
abitare nella casa del Signore tutti i giorni della mia vita,
per contemplare la bellezza del Signore e ammirare il suo santuario.
Sono certo di contemplare la bontà del Signore nella terra dei viventi.
Spera nel Signore, sii forte, si rinsaldi il tuo cuore e spera nel Signore.
Dalla prima lettera di san Paolo apostolo ai Corìnzi 1,10-13.17
Vi esorto, fratelli, per il nome del Signore nostro Gesù Cristo, a essere tutti unanimi nel parlare, perché non vi siano divisioni
tra voi, ma siate in perfetta unione di pensiero e di sentire. Infatti a vostro riguardo, fratelli, mi è stato segnalato dai familiari
di Cloe che tra voi vi sono discordie. Mi riferisco al fatto che ciascuno di voi dice: «Io sono di Paolo», «Io invece sono di
Apollo»,  «Io  invece  di  Cefa»,  «E  io  di  Cristo».   È  forse  diviso  il  Cristo?  Paolo  è  stato  forse  crocifisso  per  voi?  O  siete  stati
battezzati nel nome di Paolo?  Cristo infatti non mi ha mandato a battezzare, ma ad annunciare il Vangelo, non con sapienza
di parola, perché non venga resa vana la croce di Cristo.
Dal Vangelo secondo Matteo 4,12-23
Quando Gesù seppe che Giovanni era stato arrestato, si ritirò nella Galilea, lasciò Nàzaret e andò ad abitare a Cafàrnao, sulla
riva del mare, nel territorio di Zàbulon e di Nèftali, perché si compisse ciò che era stato detto per mezzo del profeta Isaìa:
«Terra di Zàbulon e terra di Nèftali, sulla via del mare, oltre il Giordano, Galilea delle genti! Il popolo che abitava nelle
tenebre vide una grande luce, per quelli che abitavano in regione e ombra di morte una luce è sorta». Da allora Gesù
cominciò a annunciare {kêrussô} e a dire: «Convertitevi, perché il regno dei cieli è vicino». Mentre camminava lungo il
mare di Galilea, vide due fratelli, Simone, chiamato Pietro, e Andrea suo fratello, che gettavano le reti in mare; erano infatti
pescatori. E disse loro: «Venite dietro a me, vi farò pescatori di uomini». Ed essi subito lasciarono le reti e lo seguirono.
Andando oltre, vide altri due fratelli, Giacomo, figlio di Zebedèo, e Giovanni suo fratello, che nella barca, insieme a Zebedeo
loro padre, riparavano le loro reti, e li chiamò. Ed essi subito lasciarono la barca e il loro padre e lo seguirono. Gesù
percorreva tutta la Galilea, insegnando nelle loro sinagoghe, annunciando {kêrussô}il vangelo del Regno e guarendo
ogni sorta di malattie e di infermità nel popolo.

LA MIA GALILEA. Don Augusto Fontana
La prima lettura  è  stata  scelta  per  una coincidenza stretta  con il  Vangelo  nell’allusione geografica alla  zona di  Zabulon e
Neftali, zone limitrofe d’Israele, nella quale Gesù si stabilisce e dove inizia la sua attività pubblica. Zabulon e Neftali sono i
nomi di due tribù settentrionali deportate in Assiria  dopo l’occupazione di Tiglat-Pileser III nel secolo VIII a.C. al tempo del
profeta Isaia;  i  nomi erano passati  dalle tribù alla terra che occupavano. Furono regioni-simbolo di  una shoah, di  un
olocausto. Il territorio coincideva con la Galilea, regione a ridosso dei pagani, caratterizzata da una popolazione mista di
ebrei e pagani che non poteva garantire una vita del tutto corrispondente alla legge di Mosé. La diffidenza e il disprezzo era
un  sentimento  diffuso  negli  abitanti  di  Giuda  e  di  Gerusalemme  verso  la  Galilea  delle  genti.  Ancora  oggi  descrivono
simbolicamente il fatto che anche noi abitiamo una terra di iniquità. «Siamo barbari, tutti. Che cosa è il peccato originale se
non il fatto che nasciamo tutti cattivi? Non si nasce mai noi stessi; nascendo entriamo in una condizione di schiavitù che
consiste nell’insieme di relazioni che un neonato contrae nascendo in una famiglia, in un sistema di rapporti. Senza che lo
voglia, il peccato lo occupa, l’ingiustizia e l’abuso lo allattano. Noi siamo in una condizione di malattia, le tenebre ci coprono,
e più scendiamo alle radici di noi stessi, più sentiamo che viviamo immersi nelle tenebre, ma in noi c’è la tendenza verso la

https://sestogiorno.it/25-gennaio-2026-3a-domenica-ordla-mia-galilea/
https://sestogiorno.it/25-gennaio-2026-3a-domenica-ordla-mia-galilea/


ricerca della luce. Abbiamo dentro di noi una sete appassionata di vita»[1].
Il popolo che camminava nelle tenebre ha visto una grande luce: «Anche se
non riesci  a  trovare  Zabulon,  Neftali  e  Madian  su  un atlante  biblico,  non
crucciarti. È importante sapere dove ti trovi tu. Ciò che risulta essenziale è
guardare nella direzione giusta per cogliere l’occasione di luce e di liberazione
che  ti  viene  offerta.  Certo,  devi  desiderare  di  venire  fuori  dalla  gabbia  in  cui
sbatti inutilmente le ali, dalla zona d’ombra in cui ti sei sistemato. Insomma, il

paese di Zabulon e di Neftali è quello da cui si vuol venire fuori»[2].
 Gesù inizia la sua missione non dal Vaticano.
L’evangelista sembra far notare che Gesù non iniziò quando volle, ma quando
vide che avevano “consegnato” (arrestato) Giovanni. Gesù reagisce di fronte ai
fatti della storia che lo circonda. Non compie una missione già programmata
preventivamente e indifferente a ciò che succede. Queste annotazioni (“si ritirò
nella Galilea e venne ad abitare a Cafarnao”) non obbediscono a un semplice
desiderio  di  precisazione  geografica,  ma  riporta  un  fatto  che  senza  dubbio
costituì, per le attese religiose del tempo, una sorpresa, se non uno scandalo.
Difatti era logico aspettarsi che l’annuncio messianico partisse dal cuore del
giudaismo, cioè da Gerusalemme, e invece partì da una regione periferica,
generalmente disprezzata e ritenuta contaminata dal  paganesimo (“Galilea

delle genti“). Tanto è vero che Matteo sente il bisogno di spiegare questa scelta di Gesù, citando per esteso un passo del
profeta Isaia (prima lettura di oggi). «Una bella lezione alle comunità cristiane di tutti tempi, quando per i più svariati motivi
rischiano di chiudersi in qualunque tipo di orgoglioso esclusivismo e autosufficienza. Dio è l’Inaspettato, il Sorprendente, e il
suo modo di operare è spesso imprevedibile, capace di luminosa fantasia. Matteo lo aveva già fatto intendere scrivendo la
genealogia di Gesù dove appaiono delle donne non giudee o poco raccomandabili  (Matteo 1,1-17: Racab, Tamar, Rut,
Betsabea). Anche nella narrazione della sua nascita appariva stridente il contrasto fra gli adoranti Maghi che giungono

dall’oriente  e  il  turbamento  di  “tutta  Gerusalemme”  (2,4)»[3].  Ora,  alla  fine  della  prima  parte  del  Vangelo  di  Matteo,
ritroviamo  i  pagani  (4,15),  inconsapevoli  protagonisti  del  diffondersi  della  buona  notizia  a  Israele  e  a  tutta  l’umanità.
Il contenuto, il tono dominante della predicazione di Gesù è la venuta del Regno di Dio, come buona notizia che invita al
cambiamento: “cambiate la vostra vita e il  vostro cuore perché è vicino il  Regno dei  cieli  ” come traduce la Bibbia
Latinoamericana (“cambien su vida y su corazòn porque està cerca el Reino de los cielos” Mt 4,17).
Qui c’è una doppia direzione: bisogna cambiare (convertirsi) “perché” viene il Regno di Dio, e anche bisogna cambiare
“affinché” venga il Regno di Dio, per rendere possibile che venga, perché cambiando già viene questo Regno. Sono le due
dimensioni: attiva e passiva, recettiva e provocatoria, di contemplazione e di fatica.
E il suo appello raggiunge gli uomini nel loro ambiente ordinario, nel loro posto di lavoro. Nessuna cornice “sacra” per la
chiamata dei primi discepoli, ma lo scenario del lago e lo sfondo della dura vita quotidiana. Anzi, a volte sembra voglia
sorprenderci  chiamando  in  momenti  poco  propizi,  quando  più  si  è  affaccendati  a  fare  altro:  qui  con  le  reti,  altrove,  per  il
pubblicano Matteo, quando sta contando i soldi (Mt.9,9), per Paolo mentre sta andando a perseguitare i cristiani (Atti 9,1). La
conversione  è  sempre  una  sfida  a  riconoscere  il  primato  della  propria  appartenenza  al  Signore  in  mezzo  alle  mille
occupazioni della vita. La sensibilità verso tutto ciò che è straordinario e miracoloso conduce molti a collocare l’esperienza di
Dio  fuori  dalla  vita  quotidiana.  Certo  la  vita  quotidiana  ha  una  sua  complessità.  Il  lavoro,  lo  studio,  lo  svago,  i  figli  e  gli
acquisti  impegnano  significativamente  il  tempo.  Le  persone  sperimentano  la  complessità  delle  cose  nelle  quali  sono
coinvolte e ritagliano alcuni tempi, più o meno estesi, da dedicare al bisogno religioso ancora presenti in loro. Ritenere la
quotidianità come luogo per accorgersi della presenza del Signore, diventa un’impresa ardua, eppure il Vangelo afferma che
l’incontro di Gesù con i primi apostoli avviene mentre questi stavano pescando o aggiustando le reti. Conseguentemente
nella  nostra  società  occidentale,  che  ha  assunto  percorsi  profondamente  complessi,  va  ancora  affermata  la  capacità  del
Signore di raggiungere le persone nel loro vissuto.
Nel racconto emergono due tratti: la condivisione (il discepolo è chiamato a condividere la via del Maestro: “Seguimi”) e il
distacco (“e subito lasciarono le reti”).
Ma i tratti essenziali – che già definiscono compiutamente la figura del discepolo – sono quattro.
Primo: la centralità di Gesù. Sua è l’iniziativa (vide, disse loro, li chiamò): non siamo noi che ci proclamiamo discepoli, ma è
Gesù che ci trasforma in discepoli. E ancora: il discepolo non è chiamato a impossessarsi di una dottrina, ma a solidarizzare
con una persona (“seguitemi”). Dice il monaco Enzo Bianchi: «…il cristianesimo ha vissuto su una ambiguità, quella di
“essere” cristiani senza doverlo “diventare”, di essere praticante senza vivere veramente un cammino di fede personale. La
coincidenza fra fede e società non esiste più, e la nuova situazione di minoranza dei cristiani è una chance per manifestare

https://sestogiorno.it/Documents/www.sestogiorno.it/liturgia/Liturgia_22gennaio17.html#_ftn1
https://sestogiorno.it/Documents/www.sestogiorno.it/liturgia/Liturgia_22gennaio17.html#_ftn2
https://sestogiorno.it/Documents/www.sestogiorno.it/liturgia/Liturgia_22gennaio17.html#_ftn3
https://sestogiorno.it/wp-content/uploads/2026/01/Zabulon-e-Neftali.jpg


che la loro fede è vissuta nella libertà e per amore»[4].
Secondo: la sequela di Gesù esige un profondo ri-orientamento. Le chiamate di Pietro e Andrea, Giacomo e Giovanni sono
costruite  secondo  la  medesima  struttura  e  sostanzialmente  secondo  lo  stesso  vocabolario.  C’è  però  una  differenza  non
trascurabile: nel primo racconto si dice che “lasciarono le reti” e nel secondo che “lasciarono la barca e il padre”. C’è dunque
un crescendo: dal mestiere alla famiglia. Il mestiere rappresenta la sicurezza e l’identità sociale. Il padre rappresenta le
proprie radici. Tuttavia, questo ri-orientamento a Cristo, prima che una serie di cose da fare, appare come l’orizzonte in cui
vivere la nostra vita. Questa distinzione mi pare importante; diversamente vorrebbe dire che la sua chiamata obbligherebbe
tutti a ritirarsi dal mondo, esentarsi dal lavoro e dalla famiglia per diventare tutti preti, monaci o suore. La domanda valida
per tutti, laici compresi, è questa: «mentre sto vivendo la mia vita lavorativa e familiare, Gesù è l’orizzonte della mia vita
quotidiana a cui continuo a fare riferimento affinché condizioni la mia mentalità e influisca sulle mie scelte?». Già basterebbe
quanto indica Enzo Bianchi nella citata intervista: «…il cristianesimo ha stabilito tre rotture: fra il sangue e la famiglia, fra la
terra e la patria, fra il tempio e la religione. Queste tre rotture impediscono ai cristiani di essere fondamentalisti, nazionalisti
e uniformi».
Terzo: la sequela è un cammino. A partire dall’appello di Gesù, essa si esprime con due movimenti (lasciare e seguire) che
indicano uno spostamento del baricentro della vita. L’appello di Gesù non porta il discepolo in un luogo, ma lo pone in
cammino. «Gesù non ha chiamato una volta sola sul lago di Galilea, è più corretto dire che lì ha cominciato a chiamare e il

suo invito da allora continua ad essere ripetuto in ogni tempo e luogo»[5].
Quarto: la sequela è missione. Due sono le coordinate del discepolo: la comunione con Cristo (“seguitemi”) e la corsa verso
il mondo (“vi farò pescatori di uomini”). Gesù incammina i suoi discepoli sulle strade degli uomini.

[1] E. Balducci, Il mandorlo e il fuoco, Borla
[2] Pronzato, Parola di Dio, commenti alle letture anno A,  Gribaudi editore.
[3] Servizio della Parola, n. 394, gennaio 2008
[4] Intervista a Enzo Bianchi, Priore del Monastero di Bose A cura di Jean-Marie Guénois per “ La Croix” ( ROCCA n. 02 – 15
gennaio 2008)
[5] Servizio della Parola, n. 394, gennaio 2008

https://sestogiorno.it/Documents/www.sestogiorno.it/liturgia/Liturgia_22gennaio17.html#_ftn4
https://sestogiorno.it/Documents/www.sestogiorno.it/liturgia/Liturgia_22gennaio17.html#_ftn5
https://sestogiorno.it/Documents/www.sestogiorno.it/liturgia/Liturgia_22gennaio17.html#_ftnref1
https://sestogiorno.it/Documents/www.sestogiorno.it/liturgia/Liturgia_22gennaio17.html#_ftnref2
https://sestogiorno.it/Documents/www.sestogiorno.it/liturgia/Liturgia_22gennaio17.html#_ftnref3
https://sestogiorno.it/Documents/www.sestogiorno.it/liturgia/Liturgia_22gennaio17.html#_ftnref4
https://sestogiorno.it/Documents/www.sestogiorno.it/liturgia/Liturgia_22gennaio17.html#_ftnref5

