P. Ermes Ronchi, L’ANNUNCIQ, CONTAGIO BUONO
Commento alla liturgia 7 luglio

L’annuncio, contagio buono
Ermes Ronchi (Avvenire 01/07/2010)

Partono senza pane, né sacca, né denaro, senza nulla di superfluo, anzi senza nemmeno le cose piu utili. Solo un bastone cui
appoggiare la stanchezza e un amico a sorreggere il cuore. Senza cose. Semplicemente uomini. Perché l'incisivita del
messaggio non sta nello spiegamento di forza o di mezzi, ma nel bruciore del cuore dei discepoli, sta in quella forza che ti fa
partire, e che ha nome: Dio. La forza del Vangelo, e del cristianesimo, non sta nell’'organizzazione, nei mass-media, nel
denaro, nel numero. Ancora oggi passa di cuore in cuore, per un contagio buono. Partono senza cose, perché risalti il
primato dell’'amore. L'abbondanza di mezzi forse ha spento la creativita nelle chiese. Il viaggio dei discepoli € come una
discesa verso I'uomo essenziale, verso quella radice pura che & prima del denaro, del pane, dei ruoli. Anche per questo
saranno perseguitati, perché capovolgono tutta una gerarchia di valori.

Gesu affida ai discepoli una missione che concentra attorno a tre nuclei: Dove entrate dite: pace a questa casa; guarite i
malati; dite loro: € vicino a voi il Regno di Dio.

| tre nuclei della missione: seminare pace, prendersi cura, confermare che Dio ¢ vicino.

Portano pace. E la portano a due a due, perché non si vive da soli, la pace. La pace ¢ relazione. Comporta almeno un altro,
comporta due in pace, in attesa dei molti che siano in pace, dei tutti che siano in pace. La pace non & semplicemente la fine
delle guerre: Shalom & pienezza di tutto cio che desideri dalla vita.

Guariscono i malati. La guarigione comincia dentro, quando qualcuno si avvicina, ti tocca, condivide un po’ di tempo e un po’
di cuore con te. Esistono malattie inguaribili, ma nessuna incurabile, nessuna di cui non ci si possa prendere cura.

Poi I'annuncio: é vicino, si € avvicinato, & qui il Regno di Dio. Il Regno ¢ il mondo come Dio lo sogna. Dove la vita € guarita,
dove la pace & fiorita. Dite loro: Dio € vicino, pil vicino a te di te stesso; & qui, come intenzione di bene, come guaritore della
vita.

E poi la casa. Quante volte € nominata la casa in questo brano! La casa, il luogo piu vero, dove la vita pud essere guarita. Il
cristianesimo dev’essere significativo nel nostro quotidiano, nei giorni delle lacrime e della festa, nei figli buoni e in quelli
prodighi, quando I'amore sembra lacerarsi, quando I'anziano perde il senno e la salute. Li la Parola e conforto, forza, luce; i
scende come pane e come sale, sta come roccia la Parola di Dio, a sostenere la casa. (Letture: Isaia 66,10-14; Salmo 65;
Galati 6,14-18; Luca 10,1-12.17-20)

Come sopravvivere alla Chiesa cattolica e non
perdere la fede.

Manuale di sopravvivenza
Rompere gli automatismi della Fede e tornare alla sostanza
Sergio Massironi (Osservatore Romano 03 giugno 2019).

Risultera irriverente, dissacrante, a qualcuno persino ingiusto. A volte, infatti, nelle cose che contano non siamo capaci di
ironia. Il tratto sovversivo con cui Alberto Porro, sin dal titolo (Come sopravvivere alla Chiesa cattolica e non perdere la fede,
Milano, Bompiani, 2019, pagine 112, euro 12) fa del suo libro — in libreria dal 5 giugno — un invito a pensare, € perd una


https://sestogiorno.it/p-ermes-ronchi-lannuncio-contagio-buono-commento-alla-liturgia-7-luglio/
https://sestogiorno.it/p-ermes-ronchi-lannuncio-contagio-buono-commento-alla-liturgia-7-luglio/
https://sestogiorno.it/come-sopravvivere-alla-chiesa-cattolica-e-non-perdere-la-fede/
https://sestogiorno.it/come-sopravvivere-alla-chiesa-cattolica-e-non-perdere-la-fede/
https://sestogiorno.it/wp-content/uploads/2019/06/Come-sopravvivere_alberto-porro.jpeg

dichiarazione d’amore: alla Chiesa stessa, nella sua forma feriale in cui tutti, ma proprio tutti, possono trovare casa. Con
gualche accorgimento, certo, nel senso che occorre cimentarsi, tenerci, far qualcosa per sentire nuova freschezza in
un’appartenenza antica e non piu scontata. Il piccolo volume percorre i gesti caratteristici della vita parrocchiale — andare a
messa la domenica, ascoltare la predica, sposarsi in chiesa, invitare il prete a cena, mandare i figli al catechismo, obbedire
ciecamente al parroco, fare la carita, per citarne alcuni — offrendo di ciascuno una descrizione, segnalando un pericolo,
proponendo “tattiche” per trasformare ogni problema in nuovo inizio.

Un manifesto di resilienza, quindi? Molto di piu. Ci sono temi che solo I'ironia consente di affrontare. Fossero posti
accademicamente, i teologi si scatenerebbero. Meglio tentare di far sorridere anche loro, strana ma imprescindibile
categoria: allo studio critico della rivelazione cristiana, infatti, conviene esistano narrazioni acute e potenti della
configurazione che la fede assume tra le cose di ogni giorno. Il fatto dell'incarnazione vincola fin dall'inizio il pensiero
cristiano a contesti determinati e a persone reali cui € dovuto — se si pensa allo scrivere degli evangelisti o all’energia delle
parabole — uno squardo solare e attento. Pensiamo, perd, all’ultima cena: «Come abbia fatto un’occasione cosi intima tra il
maestro e i suoi pitl cari compagni di viaggio a diventare quella cosa noiosa, ripetitiva, intoccabile, molto sacra in certi posti
e molto profana in altri, che oggi chiamiamo Santa Messa é una storia lunga», scrive Porro.

Il suo stile e I'intesa coltivata col lettore, del cristianesimo primitivo ricercano allora positivita e intimita. Operazione
interessante, spirituale; linfa che le scene descritte, le poverta narrate, le strategie proposte mettono di nuovo in circolo.
Inizia gia con la lettura I'esperienza invocata da chi ogni domenica si nutre al pane della Parola: «Dovrebbe essere che tu,
prete, mi spieghi per favore perché oggi leggiamo quel Vangelo, perché quel testo antico rivive qui e ora e cosa c’entra con i
miei problemi. Sai risvegliare la curiosita, I’attenzione, la sorpresa in chi ti sta di fronte? Sai toccare un sentimento reale che
stabilisca un contatto con chi ti ascolta? In fondo I'’emozione é una parte importante della nostra vita, e il cuore che batte,
I'amore che si fa strada o la tristezza che ci assale. Farmi sentire vivo e farmi risuonare davanti le parole della Scrittura:
questo, caro predicatore, dovresti far accadere. Tu che parli devi diventare cio che dici e lasciare dietro di te I'eco di alcune
grandi domande e una piccola indicazione per aiutarmi a trovare una risposta. Non una rispostina. In alternativa rimane
sempre un sontuoso, promettente silenzio».

Aver rotto il silenzio & non solo un merito, ma un servizio che Porro fa al cattolicesimo popolare, specie italiano. Al suo
futuro. Alle sue implicazioni comunitarie e persino civili. «xLa messa é pericolosa anche perché ti fa credere che intorno a te
esiste un gruppo di persone che non vedono l'ora di rivederti alla fine di una settimana terrificante per darti una pacca sulla
spalla. Stare a messa ti fa credere che non sei solo ma fai parte di una comunita. E invece non é vero. Tu prima ci credi, poi
ti giri e non c’e pit nessuno. Tu ci credi, ma quando sei nei guai ti rendi conto che non hai il numero di telefono di nemmeno
uno dei tuoi confratelli. Ma dov’é la comunita in questa parrocchia?».

Ci sono affondi discutibili, problematici. Nel senso migliore: problematizzano. Una fede ridotta a precetto, ad esempio: «Da
che mondo € mondo essere cattolico significa in sostanza andare a messa la domenica e confessarsi almeno una volta
all’anno (...). Se poi produci rifiuti tossici ed evadi sistematicamente le tasse non importa, quello che conta é non perdere la
messa». Col coraggio — supportato da competenze che il genere letterario tenta solo di mascherare — di interrogare i
precetti stessi, le norme, la natura del rito. Quando Porro, ad esempio, oppone la forza dell’ironia alle norme liturgiche che
vogliono lo scambio di pace facoltativo, povero di gestualita, ridotto ai soli vicini, che cosa sta facendo? Della liturgia non
capisce nulla, o ne riconosce e interroga la struttura fondamentale? Invade da battezzato il campo del clero, o chiede
giustamente conto della fedelta dei segni al loro Fondatore? In qualche frangente il teologo impallidira, ma ben vengano poi
le sue competenze. Importa intanto la questione: rompere gli automatismi, fuggire la banalita, lasciar entrare lo Spirito,
respirare.

| preti escono un po’ bastonati dalle pagine di questo libro, come del resto da certi richiami di Papa Francesco alla loro
vocazione. Emerge, tuttavia, un chiarissimo e paterno amore per loro, esposti da secoli a un’eccessiva centralita, alle proprie
e altrui aspettative di autorita e perfezione. Sempre piu prigionieri, in una societa secolarizzata, di linguaggi tanto estranei a
quelli comuni. Porro offre ai laici strategie per un “recupero” che dia ai sacerdoti amicizia, consolazione ed essenzialita. Piedi
per terra, per guadagnare il giusto modo di indicare il cielo. «Ecco il pericolo: il prete parla tanto e parla soprattutto di sé.
Non é incuriosito dalla vostra vita. La cosa & anche comprensibile, nel senso che se uno ha capito tutto del mondo e delle
persone e deve solo applicare la teoria alla pratica non ha poi tanto bisogno di conoscere come siano davvero le persone». E
allora la tattica: «Continuate a interrompere (...) intervenite, fate domande che non c’entrano nulla con il suo discorso, anzi,
piti che domande devono essere pugni nello stomaco, tipo: hai bisogno di aiuto? Perché abiti da solo? Voi preti non potreste
vivere insieme? Quanto tempo passi su internet? Ma cosa volevi dire domenica nella predica, di preciso? (...) Come fate con i
soldi in parrocchia? Vuoi che ci occupiamo noi — insieme a te, sia chiaro — della pastorale delle famiglie? Quante sono le
famiglie, quando le incontri? Come sono le lasagne? Le apparizioni della Madonna meglio lasciarle stare. Dovete sparigliare,
squinternare il suo sistema ordinato e tranquillizzante e spostare la conversazione sul piano umano, della relazione. E
proprio li che affiora I'uomo, con le sue qualita, il suo carattere e il desiderio di diventare grande insieme a voi, anche se ha
una laurea in teologia».



Si profila, pagina dopo pagina, un reciproco accompagnarsi tra battezzati con sensibilita e vocazioni diverse, resi compagni
di viaggio dalla qualita di cio che credono, dallo spessore del Mistero. Sorprende come I'ironia disinneschi i potenziali aspetti
di contrapposizione, ad esempio tra laicato e clero, ma anche tra uomini e donne, lasciando emergere il comune bisogno di
ripartire, di costruire, di uscire da una stagione di rassegnazione e di lamento. Circolano forme di satira del tutto diverse:
nostalgiche, distruttive. L'etimo di sarcasmo € «fare a pezzi la carne» ed effettivamente si puo annichilire, disintegrare I'altro
con parole che suscitino un riso sguaiato, omicida. C'é una pratica tutta ecclesiastica di questo humor agli antipodi
dell’ironia vera, che invece alleggerisce, solleva, fa pensare. Quella di cui osserva Massimo Cacciari: «Come si fa a non
sentire questo timbro nelle parole di Gesu? Ma direi ancora di pil: non & piena di ironia tutta la parola di Gesu? Ironia nel
senso letterale del termine, di gusto del paradosso. Il paradosso che invita alla ricerca. La parabola che timbro ha se non
questo?». Sopravvivere alla Chiesa cattolica, allora, non significa negarne la santita o misconoscerne la natura. Al contrario,
in quel linguaggio vivo dell’esperienza umana che € la narrazione, si tratta per Alberto Porro di reagire con il sorriso al
declino e alla trasandatezza, operando intelligentemente perché la fede non si perda, ma cresca e vivifichi le persone e la
societa. E come se a tutti i cristiani I'autore augurasse quanto scrive della categoria a maggior rischio d’estinzione:
«Conosco alcune suore che sono splendide donne. Non imitano nessuno, men che meno gli uomini, pensano con la loro
testa, non hanno paura del contatto umano né di dire la loro, anche se nei consessi ecclesiali capita che non possano
esprimere il loro voto. Stanno dritte in piedi, guardano lontano e amano, amano con un cuore di donna consacrato, donato
per sempre al loro Amore, un dono di sé che le rende libere di stare senza paura in un mondo di uomini. Libere di non
trovare la morale a tutti i costi. Libere di non convertirti entro i prossimi dieci minuti. Auguro a mia figlia di incontrarne
qualcuna sulla sua strada, prima o poi».

IL CANTO DELLE OSSA RISORTE,
Luigino Bruni. Avvenire 06 apriie 2019

L’esilio e la promessa /22. 1l canto delle ossa risorte
Luigino Bruni AVVENIRE sabato 6 aprile 2019

Disse a Gesu Nicodemo: «Come pud nascere un uomo quando € vecchio? Puo forse entrare una seconda volta nel grembo di
Sua madre e rinascere?».Gv 3

| profeti sono esperti e maestri dello spirito. Lo riconoscono quando soffia sulla terra, fuori e dentro di loro. Tra i molti venti,
sanno intercettarlo come vento diverso. Ne hanno un bisogno vitale per rispondere alla loro vocazione. Senza lo spirito i
profeti non sarebbero capaci di capire le parole che ascoltano e riferiscono. E I'esegeta della parola che ricevono. Lo
attendono, lo pregano, lo implorano, e sanno stare in silenzio quando pur ricevendo le parole non ricevono anche lo spirito.
Nella Bibbia lo spirito e affratellato con la parola. Entrambi danno la vita, entrambi creano, trasformano, fecondano,
bagnano, generano e rigenerano. Elohim, Parola, Ruah; Padre, Logos, Pneuma. L'unita e la molteplicita del Dio biblico erano
gia presenti nella Bibbia e nell’esperienza storica di quella fede.

| profeti, poi, sono essenziali per discernere gli spiriti, per distinguere il vento della vanita (I'havel), dal vento dello spirito (la
ruah). La Bibbia li conosce bene entrambi, i profeti li conoscono e riconoscono benissimo.

Anche [I’'havel di Qoelet - havel havalim: vanita delle vanita - & soffio, & vento; & quel tipo di vento che anche noi
conosciamo, quello che ci rivela I'inconsistenza delle cose, I'effimero della vita, che ci ricorda che tutto passa, e passa
velocemente. Havel & anche il nome del fratello ucciso da Caino, ed & un nome degli idoli (in Geremia), di cio che & vuoto,
niente, nulla. Il vento-havel somiglia al vento-ruah, e qualche volta sono anche amici. Perché senza il soffio dello spirito non
potremmo riconoscere la dimensione di vanitas pur presente nel cuore delle cose, saremmo ingannati dalle ricchezze e dai
beni e resteremmo intrappolati per sempre nelle auto-consolazioni e nelle illusioni. Perché lo spirito-ruah ci dona la tipica
intelligenza che sa vedere I'effimero e, al di la di esso, celebrare la vita, che per essere capita e vissuta come vera ha
bisogno di essere colta, prima, nella sua dimensione fragile e fugace. Ma se una volta sperimentata la vanita del tutto (tappa
essenziale dell'esistenza) non si scopre I'altra brezza dello spirito, se ruah non prende il posto di havel, nella vita adulta
resta solo il nulla del pessimismo e delle depressioni. Ci sono vite che non giungono a fioritura perché non hanno mai
raggiunto la fase dell’ havel/vanita, e restano ingabbiate dentro nelle illusioni, comprese le illusioni religiose; ma ce ne sono
altre che regrediscono perché una volta toccati dal vento dell’havel non sono riusciti a spiccare il volo con il nuovo vento
della ruah. | profeti per vocazione sanno dirci che “ruah batte havel”, che il soffio vivificante e rinnovatore ¢ pil forte e vero
di quello nichilista. Ecco un'altra ragione della necessita dei profeti.


https://sestogiorno.it/il-canto-delle-ossa-risorte-luigino-bruni-avvenire-06-aprile-2019/
https://sestogiorno.it/il-canto-delle-ossa-risorte-luigino-bruni-avvenire-06-aprile-2019/

Ezechiele ¢ il profeta dello spirito-ruah, anche perché ha conosciuto bene lo spirito-havel. La parola ruah ricorre nel suo libro
piu che in qualsiasi altro testo dell’Antico Testamento. Il cuore pud cambiare soltanto nello spirito. Il soffio di Elohim dono la
vita al primo uomo, e un misterioso soffio spirituale continua a generare e rigenerare la vita nell’'universo. E cosi, dopo averci
annunciato il miracolo del cuore nuovo di carne, Ezechiele ci sconvolge con una delle scene pil originali e stupende di tutta
la Bibbia: «La mano di YHWH fu sopra di me e mi porto fuori in spirito e mi depose nella pianura che era piena di ossa... Vidi
che erano in grandissima quantita nella distesa della valle e tutte inaridite. Mi disse: “Figlio dell’'uomo, potranno queste ossa
rivivere?”» (Ezechiele 37,1-3). Siamo dentro un’altra visione di Ezechiele. In una valle di Babilonia, forse la stessa dove il
giovane Ezechiele era stato trasportato in visione all’inizio della sua vocazione (3,22) - non ¢ raro che nei profeti le vocazioni
tremende della vita adulta accadano negli stessi luoghi incantati della prima chiamata. Ezechiele ora vede la grande valle
tutta ricoperta di ossa, inaridite, secche, vecchie, senza piu carne né nervi. Dio gli dice: «Profetizza su queste ossa e
annuncia loro: “Ossa inaridite, udite la parola del Signore. Cosi dice YHWH a queste ossa: Ecco, io faccio entrare in voi lo
spirito e rivivrete. Metterd su di voi i nervi e faro crescere su di voi la carne, su di voi stendero la pelle e infondero in voi lo
spirito e rivivrete”» (37,4-6). Una scena di una potenza narrativa e lirica infinita. Ezechiele esegue il comando, e profetizza:
«Mentre profetizzavo, sentii un rumore e vidi un movimento fra le ossa, che si accostavano I'uno all’altra, ciascuna al suo
corrispondente. Guardai, ed ecco apparire sopra di esse i nervi; la carne cresceva e la pelle le ricopriva, ma non c’era spirito
in loro» (37,7-8).

Solo chi aveva assistito alla scena e avuto una parte attiva poteva scriverla e raccontarcela cosi. La Bibbia non e una fiction.
E se noi non vogliamo trasformarla in un film dobbiamo credere nella parola di Ezechiele; credere che “vide” quelle ossa e
poi “senti” un rumore - i profeti biblici sono dei mendicanti di fiducia, che quasi mai ricevono da noi lettori, che continuiamo
a deriderli e sbeffeggiarli insieme ai loro contemporanei. Dobbiamo rivedere con lui quelle ossa muoversi e riaggregarsi,
sentire il loro scricchiolio; e poi, con lui, accorgerci che manca lo spirito essenziale: «Egli aggiunse: profetizza allo spirito,
profetizza, figlio dell’'uomo, e annuncia allo spirito: “Cosi dice YHWH: Spirito, vieni dai quattro venti e soffia su questi morti,
perché rivivano”. lo profetizzai come mi aveva comandato e lo spirito entro in essi e ritornarono in vita e si alzarono in piedi;
erano un esercito grande, sterminato» (37,9-10).

Lo spirito ¢ il grande protagonista di questa visione. L'uomo antico vedeva piu cose di noi. Accanto alla rosa dei venti sentiva
soffiare un vento diverso che rendeva vive le cose. E lo riconosceva, lo celebrava. La Bibbia € anche una lunga pedagogia
per insegnarci che lo spirito della vita non era soltanto lo spirito delle montagne o delle foreste, ma che nella sua essenza
era un altro nome del Dio vero e invisibile, vero perché spirito. E per affermare la natura spirituale di Dio la Bibbia ha
ingaggiato una lotta radicale con gli idoli, che presentandosi come la fonte del soffio divino sulla terra toglievano fiato
all’'uomo, che pud respirare solo dentro un vento infinito. E stata questa custodia assoluta del mistero dello spirito che un
giorno ha consentito ai cristiani di poterlo chiamare Dio.

Queste ossa che tornano a vivere sono la Pentecoste dell’Antico Testamento. Una chiesa impaurita e morta sul Golgota che
torna a vivere e collettivamente risorge; un popolo distrutto e umiliato che spera ancora in una nuova-antica promessa. In
entrambe epifania dello spirito, vivo e vivificante.

La trasformazione di quelle ossa in esseri umani vivi si svolge in due fasi. Dapprima le ossa diventano scheletri attorno ai
quali si ricreano e ricompongono carne e tendini. Questo primo miracolo crea perd solo dei cadaveri, se non giunge lo spirito.
Quest’opera in due atti di Ezechiele racchiude un messaggio prezioso per le comunita spirituali morte che sperano in una
nuova vita.

Gerusalemme é stata distrutta. Il popolo esiliato e scoraggiato: «Figlio dell’'uomo, queste ossa sono tutta la casa d’Israele».
La fede vacilla, la speranza si spegne. Il popolo ripeteva nel pianto: «Le nostre ossa sono inaridite, la nostra speranza é
svanita, noi siamo perduti» (37,11). Dentro questa tragedia immensa, Ezechiele ci suggerisce una grammatica per risorgere
dopo le grandi crisi. E noi dobbiamo imparare ad ascoltarlo, in questi tempi di templi distrutti e di terre promesse scomparse.
Quando una comunita carismatica si accorge di avere “le ossa inaridite”, che la speranza & “svanita”, di essersi “perduta”,
c'é ancora la possibilita di rinascere se un profeta riesce a profetizzare e a invocare lo spirito. C'e pero una pre-condizione: la
comunita deve intonare il canto funebre, deve essere consapevole di avere le ossa inaridite - molte comunita morte non
risorgono perché pensano di essere vive. Non & da escludere che la visione sia stata una risposta al lamento-preghiera del
popolo esiliato. Celebrare il lutto € la prima necessaria preghiera di resurrezione.

Poi serve un profeta, sopravvissuto alle persecuzioni, che non sia stato espulso o0 non si sia trasformato in falso profeta (in
buona o cattiva fede). Non tutte le comunita dalle ossa inaridite hanno profeti, perché spesso muoiono anche loro durante la
distruzione della citta e del tempio. Ma quando se ne salva almeno uno - la “massa critica” profetica € 1 - la prima parte del
suo profetizzare consiste nel ricomporre lo scheletro, e attorno a questo far rinascere carne e tendini. Queste comunita dopo
essere morte e aver capito di essere morte veramente - per mancanza di vocazioni, perché siamo invecchiati dentro liturgie
e forme diventate pil vecchie di noi, per scandali gravi, scismi, per non essere riusciti a scrivere una nuova narrazione
carismatica dopo la morte del fondatore che € sempre una morte mistica della comunita, per aver speso tutte le energie
residue nelle battaglie sbagliate... - ricominciano una nuova fase. Tornano nuove persone, arrivano risorse economiche,



progetti, strutture, energie, nuove attivita e opere. Le ossa disperse si ricompongono e danno vita a uno scheletro ordinato,
e attorno a esso si riformano carne e nervi. La comunita riprende forma e poco a poco inizia a somigliare a quella che si era
estinta.

Ma, ci dice Ezechiele, questa fase necessaria non é ancora sufficiente perché la comunita torni veramente a vivere. Manca lo
spirito. Ci sono persone ma mancano vocazioni; Ci sono racconti ma non racconti carismatici; ci sono parole ma senza il
verbo che le lega; ci sono opere ma manca il soffio vitale; ci sono progetti ma mancano i sogni grandi; ci sono preghiere ma
non sanno parlare. La resurrezione di Cristo non fu la rianimazione del cadavere. E se la resurrezione di Lazzaro non ¢é letta
come segno e annuncio della diversa resurrezione di Cristo, € solo la riesumazione del corpo di un uomo che ebbe la triste
sorte di morire due volte. La rinascita delle comunita non avviene (o € solo quella di Lazzaro) se si riformano soltanto lo
scheletro e i segni esterni della vita. Occorre che un profeta vero, tornando nella valle della prima vocazione ora divenuta
valle di ossa, riesca a invocare lo spirito e questo, docilmente, arrivi. Alcune di queste invocazioni si chiamano riforme.
Ezechiele ci dice che queste resurrezioni sono possibili. Che i cimiteri possono trasformarsi in giardini dell’'Eden. Che
possiamo addormentarci vecchi e risvegliarci bambini.

IL CROCIFISSO DI STATO. G. Zizola

IL CROCIFISSO DI STATO
di Giancarlo Zizola
(ROCCA - 1 ottobre 2002)

Tornano in circolazione per decreto ministeriale i crocifissi di Stato, di nuovo il simbolo della non- violenza € impugnato come
corpo contundente per affermare un diritto politico di Dio, o rilanciare una religione dell’utile, all’insegna del vecchio motto
della borghesia volterriana: «Ciascuno per sé e Dio per tutti».

Era spaventosa I'immagine del Crocifisso brandito sui carri della morte dei Franchisti durante la guerra civile spagnola. E’
ripugnante I'uso politico del Crocifisso per verniciare di una ipocrita patina di cristianesimo culturale I'ateismo pratico di una
politica basata sul culto dell’Oro, sull’individualismo esasperato, sulla caccia feroce agli immigrati in cerca di pane alle
mense dei nostri Epuloni.

In qualunque tempo il crocifisso significa questo: la potenza divina si & fatta inerme, rifiuta la spada non solo per la conquista
ma anche per 'autodifesa e sceglie di morire su un patibolo infame. Un simbolo per la non-violenza come fonte di storia.
Come dungque si pud pretendere che sia il simbolo dell’Occidente? Anche il nazismo ornava le sue armate messianiche con la
croce, per quanto uncinata. La Chiesa firmava concordati con Hitler, con Mussolini e con Franco, ma la croce era al suo posto
nell’immoralismo politico delle dittature e sulle stragi del fascismo in Etiopia?

Padre Turoldo mi raccontava di quando vide un crocifisso sulla scrivania d’un banchiere a Ginevra. Era un pezzo
d’'antiquariato. Si tirava I'asta verticale e dal crocifisso si estraeva un pugnale. Era usato dai crociati per offrirlo al bacio dei
prigionieri musulmani. Se non lo baciavano venivano infilzati. E commentava che |'offesa piu grave che si possa fare al Non-
Violento Crocifisso & proprio di brandirlo come un emblema di parte, di usarlo come collante dell’etnocentrismo, di
mistificarlo e bestemmiarlo come ingrediente dello «scontro di civilta» per giustificare la guerra.

Non sono iconoclasta ma mi oppongo a questa spericolata, simoniaca e oltraggiosa offensiva anticristiana che usa il
crocifisso per liquidare le ultime, fragili resistenze della religione della carita in questo paese. Vorrei solo che il crocifisso
esistesse nei cuori prima che sui muri pubblici, nelle coscienze prima che negli apparati statali. Sono convinto che non sono i
crocifissi esibiti a fare cristiana una societa, ma i cristiani, se sono capaci di pace e di giustizia, di adorazione e di rivolta di
fronte all’'oppressione e al massacro dei piu deboli. Di questo anzitutto i dirigenti ecclesiastici dovrebbero preoccuparsi: di
rifare i cristiani, di rifarli dall’interno, in modo che non pieghino la loro coscienza di fronte ai tiranni. Confesso di non
comprendere le ansie per la segnaletica esterna, se non come sintomo della vetusta intellettuale dei nostri integralisti
cattolici, pallida eco di Maurras, ma come lui indaffarati «a togliere dal Vangelo il suo veleno rivoluzionario». A loro non gli
par vero che il segno della croce sia divenuto, almeno nei media, il ghiribizzo scaramantico dei calciatori all’'ingresso in
campo. Un amuleto calma I'ansia. E intanto mettono tutto I'impegno possibile nell’accelerare il processo di secolarizzazione
in chiave neoliberista, facendo strame della verita e della giustizia, e segando il ramo dei valori cristiani sui quali si regge
I'ordine democratico.

Chiedono ai vescovi di allargare la cruna dell’ago, ma offendono pubblicamente quelli che non accettano di farci passare i
loro cammelli da nababbi. Pretendono il crocifisso nelle scuole, ma diseducano con mezzi potenti e su tutte le reti le nuove
generazioni. Vorrebbero una Chiesa ridotta al foro interno e al culto, privarla della carita e dei poveri, cioé dei «segni dei


https://sestogiorno.it/il-crocifisso-di-stato-g-zizola/

chiodi» per i quali puo fluire ad essa la luce del Cristo.

Questa vecchia Chiesa madre, grazie all’armatura che ci irrita talora e che consideriamo vetusta, ha preservato grazie alla
carita il mistero della vita divina. Essa ha mantenuto contro tutte le eresie, e continua a mantenerla anche contro la gnosi
anticristiana di oggi, la parola del Cristo che ha cambiato il destino dell'umanita: «Questo & il mio corpo, offerto per tutti
voi». E il corpo vivente di Colui che ha dato il proprio sangue per ché il sangue dell’'uomo non sia piu versato. Il cristianesimo
ha imparato a proprie spese cosa ha significato per 1500 anni preferire i crocifissi «di stato» a questo altro tipo di icona. La
societa si e fatta profana e multireligiosa, nemmeno il Cardinale Ratzinger accetta che il cristianesimo torni ad essere una
«religione della societa», nella quale i crocifissi siano esibiti come emblemi di una nuova alleanza tra trono e altare, messi
sui muri e abrogati dalla vita.

E soltanto allontanandosi da quei muri pubblici e dalla loro ambiguita che il crocifisso potrebbe tornare ad essere
significativo per mobilitare le forze spirituali, nell’ora in cui il mondo agonizza, e rispiritualizzare I'uomo. Questa rimozione
pud apparire traumatica e «laicistica», ma forse & necessaria per purificare il senso del Dio crocifisso dalle immagini
ereditate della religione utilitaria. Molto a ragione Jurgen Moltmann ha affermato che «cogliere Dio nel Crocifisso
abbandonato esige una rivoluzione dell’idea di Dio». Cid che era scandalo e follia per i contemporanei di Paolo resta tale
anche per molti nostri contemporanei. E difficile abituarsi a questa figura di Dio inutile e impotente. Essa non funziona come
utensile del dominio. E questo cui richiamava Fran Verillon quando avvertiva: «Noi cerchiamo Dio nella luna mentre lui sta
lavandoci i piedi».

Per quanti riconoscono nel crocifisso il Cristo di Dio e continuano a credere in lui quella croce significa che colui che ha
subito la piu profonda umiliazione da parte del potere politico diventa portatore della massima dignita e che la gloria di Dio
non illumina piu le corone dei potenti. Come notava Hegel, se colui che & morto impotente, esautorato e inutile sulla croce
diventa per i credenti la massima e unica fonte di autorita, allora svanisce per essi la base religiosa del vincolo con il potere
politico, che postula in ogni caso un rapporto di scambio delle utilita, un do ut des. Da queste poche osservazioni diventa
chiaro che una teologia politica della croce & qualcosa che non ha nulla da spartire con la teologia politica delle religioni di
stato. Essa si presenta anzi come |'avversaria irriducibile delle religioni politiche, e contesta a partire da un punto cardinale
la possibile omologazione della fede cristiana a funzioni utilitarie nell’'ambito degli interessi del sistema dominante. Al
contrario, essa si traduce in una forza critica di liberazione dell'uvomo dal giogo delle religioni politiche e dell'alienazione.

Di qui il significato anti-idolatrico della teologia della Croce nel senso in cui essa si costituisce in fattore critico delle pretese
dell’assolutismo. Non sarebbe impropria, da questo punto di vista, una lettura teologica delle Beatitudini nelle quali il
rovesciamento introdotto dal Cristo manifesta il divino nelle figure dei poveri, dei semplici, degli umili, dei deboli e dei
sofferenti, dei pacifici e dei diseredati. Il divino si costituisce nel mondo come scarto e non pil nelle tradizionali categorie
della potenza trionfale. In un mondo senza compassione, la mitezza di Gesu di Nazareth non pud essere presentata in modi
schiaccianti e trionfanti: Gesu non schiaccia nessuno, anzi «& il Dio che si & fatto schiacciare per 'amore verso I'uomo» ci ha
insegnato il Cardinale Carlo Maria Martini.

Il Dio crocifisso & dunque un Dio dello scarto. Il Totalmente Altro e per eccellenza il Non Potente. Egli non si arruola nelle file
dell'idolatria politica e non puo funzionare come utensile del potere, né ordinare a Pietro di impugnare la spada del potere
per difendere lui e una civilta, come ancora tentano di fare i nostri mammalucchi cristiani che aspirano a conquistare il
mondo all’arma bianca. Perfino il papa polacco preferisce consigliare le carmelitane del convento di Auschwitz a togliere la
grande croce che avevano installato nel lager e trasferirle altrove. Ed & proprio ripensando alla Shoah che Emmanuel
Lévinas ha scritto una pagina su cui giova soffermarsi nella triste ora presente: «L’idea di una verita che si manifesta
nell’'umilta, I'idea di una verita perseguitata, é I'unica modalita possibile della trascendenza. Manifestarsi come umile, come
alleato del vinto, del povero, del perseguitato significa proprio non rientrare nell’'ordine. L'umilta disturba totalmente. La
persecuzione e |'umiliazione a cui essa espone sono modalita del vero».

LA VITA BELLA DI GESU’. Enzo Bianchi

La vita bella di Gesu.

Enzo Bianchi(Avvenire, 29 dicembre 2001)

“Si & manifestata la grazia di Dio per insegnarci a vivere in questo mondo” ( Lettera a Tito 2,11). Nella notte di Natale
risuonano per noi queste parole dell’Apostolo, parole alle quali abbiamo purtroppo prestato poca attenzione. Tesi ad


https://sestogiorno.it/la-vita-bella-di-gesu-enzo-bianchi/

affermare che GesU & venuto nel mondo per salvarci con la morte in croce, ci siamo quasi dimenticati che Gesu e venuto
innanzitutto per vivere come uomo tra noi uomini, in una vita che ci raccontasse e ci spiegasse Dio, ma che fosse anche una
vita esemplare, anzi, la vera vita umana, la vita come Dio I'aveva pensata creando I'uomo nell’in-principio. Gesu € il vero
Adamo, I'uomo per eccellenza, proprio perché € nato, & cresciuto, ha vissuto da uomo vero, senza mai contraddire la volonta
e il desiderio di Dio: cosi facendo ha raccontato chi & I'uomo e ha mostrato agli uomini come va vissuta |'esistenza umana.
Prendere sul serio la fede cristiana, che & fede nell'incarnazione, significa non dimenticare mai la vita umana di Gesu che,
nella mente dei cristiani, “necessita di essere liberata dai cliché generalmente devozionali che la presentano in modo
riduttivo, trasmettendone una comprensione pill approssimativa che autentica”, come ha affermato il teologo Pino Colombo.
Certamente la vita di Gesl, come la conosciamo a partire dai Vangeli, & stata una vita buona, bella e beata, ma va
confessato che nella tradizione cristiana se ne & colta soprattutto la “bonta”, mentre non si & quasi mai meditato sulla
bellezza e sulla felicita di questa esistenza. L'esito della croce, di fatto, ha assorbito quasi tutta I'attenzione e ha fatto
ritenere inconciliabili con una visione di bellezza e felicita I'impegno radicale, le prove, la fatica, le sofferenze, il supplizio
della croce. In realta, anche se gli evangelisti non hanno lasciato una biografia di Gesu, né tantomeno un ritratto psicologico,
¢i hanno descritto alcuni tratti della sua vita e alcune impressioni da lui suscitate su quanti lo accostarono, che sono pili che
sufficienti per mostrare la qualita della sua esistenza.

Si, una vita buona perché segnata dalla logica dell’amore, e quindi capace di mostrare Gesu mite e umile di cuore,
misericordioso verso tutti, pronto a incontrare nell’amore il prossimo, gli altri, gli ultimi. “Gesu passo facendo il bene”,
sintetizza Pietro (Atti 10,38), mentre il quarto Vangelo cosi testimonia al compimento della vita di Gesu: “avendo amato i
suoi, li amo fino all’estremo” (Giovanni 13,1). La bonta della sua vita era talmente visibile che fu chiamato “maestro buono”
(Marco 10,17). Di questa qualita, comunque, i cristiani sono sempre stati profondamente consapevoli ed essa ha nutrito nei
secoli la loro meditazione.

Ma la vita di Gesl non & stata solo buona, & stata anche “bella”: una vita umanamente bella. E stata la vita di un uomo
povero, certo, ma sempre una vita dignitosa, mai toccata dalla miseria; vita di un uomo abitato dal desiderio costante di
testimoniare Dio come Padre, ma mai scaduta a livello di militanza febbrile; una vita impegnata, si, ma in cui c’era la
possibilita di cogliere la bellezza della natura, degli uomini, degli eventi quotidiani. Gesu non ha vissuto isolato, ha sempre
cercato e attuato una profonda comunione: conduceva una vita in comune con fratelli e sorelle che lo seguivano, e
I'esperienza affettiva che viveva con loro era cosi intensa da giungere a chiamarli “amici”; con alcuni di loro il rapporto era
ancora piu profondo, come testimonia quello personalissimo con il discepolo amato. Gesu aveva amici veri, cari al suo cuore,
come Marta, Maria e Lazzaro, persone amate presso cui sostare, riposarsi e ristorarsi, vivendo I'avventura di chi conosce lo
scambio dell’amore fraterno. Gesu aveva il tempo di fermarsi per pensare, per contemplare la natura, il ritmo delle stagioni,
i mestieri del suo tempo. Nelle sue parole si discerne una sapienza umana profonda e convincente, sapienza assunta anche
dalla molteplice e variegata saggezza umana. Come non cogliere la sua vita bella nell’eco delle sue osservazioni sul rosso
del cielo di sera, sul fico che intenerisce le gemme all’inizio dell’estate, sugli uccelli dell’aria nutriti dal Padre, sui gigli dei
campi vestiti meglio di Salomone, sull’abile sapienza delle donne che impastano il lievito e degli uomini che attendono che il
seme germogli. Se si leggono le parabole, personalissime creazioni di Gesu, si coglie in lui un contemplativo, un uomo che
ha affinato capacita poetiche, che ha imparato a meditare su quanto lo circondava, a tal punto da cogliere sinfonicamente la
propria storia assieme alle altre creature. Si, Gesu insegnava ai discepoli, predicava alle folle, si chinava sui malati e liberava
gli indemoniati, ma mai la sua vita contraddisse il segno della bellezza.

E Gesu ebbe anche una vita beata, felice, anche se certo non di una felicita mondana. Perché la vita di Gesu ¢ stata una vita
ricolma di “senso”, anzi, del senso del senso: infatti, solo chi conosce una ragione per cui vale la pena dare la vita conosce
anche una ragione per cui vale la pena vivere. Gesl questa ragione I'aveva. Piu volte ha affermato di voler dare la vita per i
fratelli, gli amici, gli altri: questo dava senso alla sua vita, rendendola una missione in piena obbedienza amorosa al Padre.
Cosl, nella pienezza di senso che viene dall’'amore, anche la croce poteva essere accolta con serenita. Non Pilato & stato un
uomo felice, pur con tutto il suo potere; non Erode ¢ stato un uomo felice, con tutta la sua voracita. Gesu invece, pur salendo
in croce, pur patendo una morte ignominiosa, lo ha fatto nella liberta e per amore. Si, davvero esistenza beata, quella di
GesU: vita impregnata della felicita di chi conosce il senso della vita e degli eventi, di chi trasale di gioia per I'esperienza
quotidiana della presenza amorosa di Dio e dell’'amore che & possibile vivere con gli altri uomini. Vita buona, bella e beata,
dunque vita esemplare per noi cristiani perché vita umanissima, liberamente e amorosamente assunta da colui che, essendo
Dio, si e fatto uomo in un’esistenza reale e quotidiana come la nostra. Ancora oggi molti cristiani si negano la comprensione
di questa verita leggendo la vita di Gesu a partire dalla croce: ma non & la croce che ha reso grande GesU, € Gesu che ha
dato significato alla croce!




VIVERE LA COMUNITA’ di Don Battista Borsato

VIVERE LA COMUNITA CON RELAZIONI DI AMICIZIA E DI COLLABORAZIONE
di Battista Borsato (Servizio della Parola 480/2016)

O ci salviamo insieme, o non ci salveremo mai. Di fronte all'insidia dell'individualismo presente anche nella comunita
cristiana, questa affermazione ci pud sembrare sconvolgente. Anche il rapporto con Dio prima di essere individuale &
comunitario.

Il credente (come pure I'uomo) non si fa da solo, ma insieme; sono gli altri che lo stimolano, lo allargano, lo fanno crescere. |
credenti formano una comunita in cui tutti sono uguali per dignita, pur nella diversita di compiti e carismi e, quindi, tutti
ugualmente responsabili della liberazione e della salvezza del mondo.

L'idea di fraternita dovrebbe contrassegnare la vita della Chiesa. Il centro non e I'autorita, ma il popolo di Dio, la comunita.

Il cristianesimo non & fondato sul dovere e sulle funzioni ma sulle persone e sulle relazioni. Persone animate dalla passione.
Al centro non possono esserci delle attivita, fossero pure delle attivita sacramentali, catechistiche, “religiose”, ma la
passione. Oggi si sta riscoprendo il valore del sentimento.

Il riconoscimento del “femminile”, attualmente presente anche all'interno della Chiesa, porta a privilegiare il sentimento
sulle idee, il cuore sulle attivita.

Anche i Padri della chiesa nelle loro catechesi miravano a parlare al cuore delle persone. Essi non sono contro l'intelligenza,
né contro la cultura, soprattutto biblica. Hanno ragionamenti finissimi, perd non sono ragionamenti per sapere, sono
ragionamenti per vivere, per amare. L'uomo & visto nella sua totalita di intelligenza e di sentimenti. Oggi la cultura e la teo-
logia stanno riscoprendo e valorizzando il “cuore” considerato come quello non che acceca, ma che illumina I'intelligenza.
Solo uno che ama vede chiaro (Saint-Exupéry).

Anche Dio e un abbraccio di relazioni tra il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo. Papa Francesco lo afferma nella Lettera Laudato
si’: «Tutto il mondo & intimamente connesso...tutte le creature sono connesse tra loro...tutto € in relazione...tutto e
intimamente relazionato». Tutto compreso, anche Dio. Nulla esiste da solo, neppure Dio, nulla esiste a prescindere dalle
relazioni.

Proveniamo da secoli di individualismo che ha cosi esaltato il privato da appannare e affossare il valore della comunita. La
comunita era considerata un pericolo per la liberta del singolo, diventava solo una necessita per la sopravvivenza, ma non
per la promozione delle persone. Anche la fede era vissuta per lo pil cosi. Essa sottolineava il rapporto con Dio e meno,
molto meno, il rapporto con la comunita. Questa rimaneva periferica e irrilevante nei riguardi della fede. Pure i sacramenti
erano intesi come I'incontro con Dio e non come I'inserimento e il crescere nella comunita.

Una secolare catechesi preoccupata della “salvezza” dei singoli, ha oscurato il senso della comunita. Ci coglie di sorpresa
I'affermazione del concilio Vaticano Il: «Piacque a Dio di santificare e di salvare gli uomini non individualmente e senza alcun
legame tra loro, ma volle costituire di loro un popolo che lo riconoscesse secondo la verita e lo servisse nella santita» (LG 9).
Chiara & I'affermazione che prima siamo comunita, Chiesa e poi ci incontriamo con Dio. L'altro viene prima dell’io. L'io nasce
dalla relazione e cresce nella relazione. Pure Christos Yannaras, teologo ortodosso, dichiara: «Nessun sacramento mira alla
santificazione dell'uomo come individuo, ma al suo inserimento in quella comunione di persone che si chiama Chiesa». E
aggiunge: «Dio € comunione e desidera che questa si sveli e si attivi nella comunione degli uomini» (cfr. La cella del vino,
ed. Servitium).

Nella Evangelii Gaudium viene ripresa questa prospettiva: «Dio ha scelto di convocare gli uomini come popolo e non come
esseri isolati. Nessuno si salva da solo, cioé né come individuo né con le proprie forze. Dio ci attrae tenendo conto della com-
plessa trama di relazioni interpersonali che comporta la vita in una comunita umana» (n. 113).

Soggetto & la comunita, non tanto il presbitero. Egli suscita la responsabilita, non la fonda, né la assorbe. Questa comune
responsabilita non & una concessione della gerarchia. Ora, per la carenza (provvidenziale?) di presbiteri, viene riscoperta la
comune responsabilita del popolo di Dio nel quale vivono vari ministeri e vari carismi, per lungo tempo soffocati dalla
«autorita quasi padronale» del ministero presbiterale. E se oggi il popolo di Dio diventa attore di questi momenti religiosi,
non deve essere considerato un cedimento alla mentalita attuale, mentalita democratica partecipativa, ma appartiene alla
linea piu autentica e vera della parola di Dio e anche della Chiesa dei primi secoli. Il concilio Vaticano Il, nella Lumen
Gentium, afferma (& una delle piu basilari espressioni del concilio!) che mediante I'unzione dello Spirito i battezzati formano
un popolo sacerdotale, profetico, regale (n. 10). E il popolo di Dio nel suo insieme che & chiamato a celebrare le grandi
meraviglie di Dio, perché queste siano presenti anche oggi (compito sacerdotale); € il popolo che ha il compito di ascoltare la
Parola, di annunciarla, di renderla viva dentro la storia (compito profetico); & sempre al popolo che & affidata la missione di
«far crescere il mondo», sull’esempio di Cristo, che € un «re» venuto non per «farsi servire», ma per servire (compito
regale).

Nella chiesa delle origini esisteva un forte senso comunitario (At 2,42), in parte o del tutto andato perduto lungo il corso del-


https://sestogiorno.it/vivere-la-comunita-di-don-battista-borsato/

la storia.
Come aprirsi a relazioni di collaborazione e di amicizia nella parrocchia?
1) Vivere il valore della diversita e del pluralismo

L'accoglienza della diversita ¢ il rispetto e la valorizzazione di ogni singola persona, della sua originalita e irripetibilita. La
Chiesa e una comunione di persone e gruppi differenti, senza omologazione o intruppamento, ma anche senza conflittualita,
competitivita, indifferenze reciproche. Essa & chiamata ad essere la convivialita delle differenze.

= Educarci all’attitudine del «pensare insieme» valorizzando il dialogo!

Se la differenza & una risorsa, nella Chiesa deve instaurarsi la cultura del «pensare insieme», e dello «scegliere insieme». Per-
ché vi sia un vero dialogo occorrono alcune indispensabili attenzioni:

= Sapersi ascoltare.

= Essere disposti a essere flessibili e mettere in discussione proprie idee e progetti rinunciando ad essere
irremovibili.

= Non dialogare per convincere |'altro o per “convertirlo”.

= Amarsi & accogliersi nell'imperfezione, senza pretendere persone e comunita perfette

Occorre imparare ad essere misericordiosi verso se stessi e verso gli altri, permettendo a ciascuno di essere quello che si g,
rinunciando ad essere perfetti.

Nel suo libro Non perfetti, ma felici (EDB), fratel Michael- Davide Semeraro cosi si esprime: « Per essere uomini e anche
credenti occorre accettare I'ambiguita che ¢ in noi, saper vivere nella debolezza senza interrompere il cammino, prendere
coscienza che mai saremo la persona che abbiamo sognato, un militante puro e duro. Occorre saper morire alle attese su noi
stessi e saper vivere nella fragilita. Questo non per rinunciare a crescere, ma per accettarci come siamo e vivere in maniera
realista: saremo pil vicini al pubblicano che si pente e accetta la sua debole umanita, che al fariseo che si sentiva superiore
perché era un rigoroso osservante» (cfr. Lc 18,9-14).

Giovedi Santo

Giovedi Santo:

Lo scrittore Luigi Santucci ha confessato che, potendo scegliere tra le reliquie della Passione, raccoglierebbe quel catino di
acqua sporca usato da Gesu nell’Ultima Cena per lavare i piedi dei discepoli. E annota: «Girare il mondo con quel recipiente
sotto il braccio, guardare solo i talloni della gente; e ad ogni piede cingermi I'asciugatoio, curvarmi giu, non alzare mai gli
occhi sopra i polpacci, cosi da non distinguere gli amici dai nemici. Lavare i piedi all'ateo, al cocainomane, al mercante
d’armi, all’assassino del ragazzo nel canneto, allo sfruttatore della prostituta nel vicolo, in silenzio. Finché abbiano capito».
L'eucaristia, che & la pietra preziosa da cercare e il tesoro nascosto da trovare, educa a non arrendersi alla mediocrita. Ecco
perché tutti i santi, cosi affamati di eucaristia, hanno amato la vita, ma si sono innamorati dell'impossibile. Né nani né gi-
ganti: semplicemente servitori nel laboratorio della globalizzazione della solidarieta e della carita.

[x]


https://sestogiorno.it/giovedi-santo/
https://sestogiorno.it/p-ermes-ronchi-lannuncio-contagio-buono-commento-alla-liturgia-7-luglio/print/

