
11 ottobre 2020. Domenica 28a
EVVIVA GLI SPOSI!
Come lo chiamiamo? Altare o Mensa? E la Messa come la chiamiamo: Sacrificio o Cena? Uno strisciante dibattito
teologico sta avvenendo nelle segrete stanze dei teologi e degli addetti ufficiali alla Congregazione vaticana del
Culto. Ogni tanto sfugge qualche intercettazione e i giornali pubblicano imminenti ritorni del prete che celebra
in latino con le spalle al popolo e che dà la comunione in bocca a fedeli inginocchiati a marmoree balaustre
ricostruite  per  dividere  lo  spazio  clericale  del  presbiterio  da  quello  profano  dei  fedeli.  Così,  tanto  per
salvaguardare la sacralità trascendente del mistero. Stiamo ondeggiando tra volontà di andare incontro a tutti
pur di “far soddisfare il precetto” o di far ritornare la supposta banalizzazione dei riti ad una solennità sacrale
più ingessata di quanto non sia ancora oggi.

Preghiamo. O Padre, che inviti il mondo intero alle nozze del tuo Figlio, donaci la sapienza
del tuo Spirito, perché possiamo testimoniare qual è la speranza della nostra chiamata, e
nessun  uomo  abbia  mai  a  rifiutare  il  banchetto  della  vita  eterna  o  a  entrarvi  senza  l’abito
nuziale. Per Gesù nostro Signore. AMEN
Dal libro del profeta Isaìa Is 25,6-10a
Preparerà il Signore dell’universo per tutti i popoli, su questo monte, un banchetto di grasse
vivande, un banchetto di vini eccellenti, di cibi succulenti, di vini raffinati. Egli strapperà su
questo monte il velo che copriva la faccia di tutti i popoli e la coltre distesa su tutte le
nazioni. Eliminerà la morte per sempre. Il Signore Dio asciugherà le lacrime su ogni volto,
l’ignominia del suo popolo farà scomparire da tutta la terra, poiché il Signore ha parlato. E si
dirà in quel giorno: «Ecco il nostro Dio; in lui abbiamo sperato perché ci salvasse. Questi è il
Signore in cui abbiamo sperato; rallegriamoci, esultiamo per la sua salvezza, poiché la mano
del Signore si poserà su questo monte».
Salmo 22 (23). Abiterò nella casa del Signore.
Il Signore è il mio pastore: non manco di nulla. Su pascoli erbosi mi fa riposare, ad acque
tranquille mi conduce. Rinfranca l’anima mia. 
Mi guida per il giusto cammino a motivo del suo nome. Anche se vado per una valle oscura,
non temo alcun male, perché tu sei con me. Il  tuo bastone e il  tuo vincastro mi danno
sicurezza. 
Davanti a me tu prepari una mensa sotto gli occhi dei miei nemici. Ungi di olio il mio capo; il
mio calice trabocca. 
Sì, bontà e fedeltà mi saranno compagne tutti i giorni della mia vita, abiterò ancora nella casa
del Signore per lunghi giorni. 
Dalla lettera di san Paolo apostolo ai Filippési 4,12-14.19-20
Fratelli, so vivere nella povertà come so vivere nell’abbondanza; sono allenato a tutto e per
tutto, alla sazietà e alla fame, all’abbondanza e all’indigenza. Tutto posso in colui che mi dà
la forza. Avete fatto bene tuttavia a prendere parte alle mie tribolazioni.  Il mio Dio, a sua
volta, colmerà ogni vostro bisogno secondo la sua ricchezza con magnificenza, in Cristo Gesù.
Al Dio e Padre nostro sia gloria nei secoli dei secoli. Amen.
Dal vangelo secondo Matteo 22,1-14
In quel tempo, Gesù riprese a parlare con parabole [ai capi dei sacerdoti e ai farisei] e
disse:«Il  regno  dei  cieli  è  simile  a  un  re,  che  fece  una  festa  di  nozze  per  suo  figlio.  Egli
mandò i suoi servi a chiamare gli invitati alle nozze, ma questi non volevano venire. Mandò di
nuovo altri servi con quest’ordine: Dite agli invitati: “Ecco, ho preparato il mio pranzo; i miei
buoi e gli animali ingrassati sono già uccisi e tutto è pronto; venite alle nozze!”. Ma quelli non
se ne curarono e andarono chi  al  proprio campo,  chi  ai  propri  affari;  altri  poi  presero i  suoi
servi, li insultarono e li uccisero. Allora il re si indignò: mandò le sue truppe, fece uccidere
quegli assassini e diede alle fiamme la loro città.  Poi disse ai suoi servi: “La festa di nozze è
pronta, ma gli invitati non erano degni; andate ora agli incroci delle strade e tutti quelli che
troverete, chiamateli alle nozze”. Usciti per le strade, quei servi radunarono tutti quelli che
trovarono, cattivi e buoni, e la sala delle nozze si riempì di commensali.  Il re entrò per
vedere i commensali e lì scorse un uomo che non indossava l’abito nuziale. Gli disse: “Amico,
come mai sei entrato qui senza l’abito nuziale?”. Quello ammutolì. Allora il re ordinò ai servi:
“Legatelo mani e piedi e gettatelo fuori nelle tenebre; là sarà pianto e stridore di denti”.

https://sestogiorno.it/11-ottobre-2020-domenica-28aevviva-gli-sposi/
https://sestogiorno.it/11-ottobre-2020-domenica-28aevviva-gli-sposi/


Perché molti sono chiamati, ma pochi eletti».

EVVIVA GLI SPOSI! Don Augusto Fontana

Altare o Mensa?
Come lo chiamiamo? Altare o Mensa? E la Messa come la chiamiamo: Sacrificio
o Cena? Uno strisciante dibattito teologico sta avvenendo nelle segrete stanze
dei  teologi  e  degli  addetti  ufficiali  alla  Congregazione vaticana del  Culto.  Ogni
tanto sfugge qualche intercettazione e i giornali pubblicano imminenti ritorni del
prete che celebra in latino con le spalle al popolo e che dà la comunione in
bocca a fedeli inginocchiati a marmoree balaustre ricostruite per dividere lo
spazio clericale del  presbiterio da quello profano dei  fedeli.  Così,  tanto per
salvaguardare la sacralità trascendente del mistero. Stiamo ondeggiando tra
volontà di andare incontro a tutti pur di “far soddisfare il precetto” o di far
ritornare  la  supposta  banalizzazione  dei  riti  ad  una  solennità  sacrale  più
ingessata di quanto non sia ancora oggi.
Mi pare che la liturgia di oggi ci orienti con chiarezza: la Messa è l’inizio di una
festosa e universale Cena di nozze che culminerà nel banchetto eterno. Qualche
bambino (e non solo) mi ha chiesto se è vero che dopo la morte continueremo a
mangiare e cosa mangeremo. E io non ho saputo rispondere se non dicendo che
il Signore ci parla con la nostra lingua, fatta di cose e immagini concrete, ma
che poi, al momento opportuno, vedremo, ascolteremo e vivremo cose ancora
più belle e che mai avremmo sognato.
Per ora restiamo su questa immagine: un banchetto e per di più durante uno
sposalizio. L’evangelo di Giovanni si apre con le nozze di Cana “dove è presente
la Donna” e si chiude sotto la croce e nei pressi del sepolcro “dove è presente la
Donna”. Tra l’una e l’altra scena tutto il clima narrativo di Giovanni è sponsale e
conviviale: il Battista dichiara di essere “l’amico dello Sposo”; Gesù moltiplica
se stesso e promette “chi masticherà questo pane avrà la vita”; al pozzo di
Sichar una Donna s’innamora del vero Sposo dopo averlo cercato tra molti
amanti; a Betània una Donna compie riti sponsali su Gesù; e non manca la
lavanda dei piedi durante una Cena intima e sponsale. L’Evangelo di Giovanni
narra la vita intera di Gesù come Sacerdote e Sposo.  
Alleanza.
In tutti  i  Vangeli  c’è una parola suggestiva e misteriosa, ingombrante, difficile:
«Alleanza». Ripetuta 353 volte in tutta la Bibbia, mai citata dall’evangelista
Giovanni,  timidamente  ricordata  da  Matteo  e  Marco  sulla  bocca  di  Gesù
nell’ultima Cena, debordante nella Lettera Agli Ebrei. Alleanza nuova ed eterna
come in un rito di matrimonio: «Io, Dio, accolgo te mia umanità, come mia
sposa e prometto di esserti fedele nella salute e nella malattia, nei
tempi della tua fedeltà e dei tuoi tradimenti e di amarti e onorarti in
tutti i giorni della tua vita». Così ci ripete il Signore ogni domenica. Così Dio
esce  dalla  condizione  di  single  e  si  sposa  con  questa  signora  umanità,
nonostante i suoi trascorsi poco nobili e poco etici, così come la sposa di Osea:
prostituta recidiva. Ma Lui, Dio, è fatto misteriosamente così: sposa chi si è
prostituito, mangia con chi ha rubato e frodato, invita a nozze compagnie poco
raccomandabili. Paolo dice: «Cristo ci ha riscattati dalla maledizione della legge,
diventando lui stesso maledizione per noi» (Galati 3,13).
Come, dunque, chiameremo la Domenica, se non Giorno di nozze e del suo
pranzo gratuito?
Per due domeniche il Signore ci ha mandato a lavorare: «Andate a lavorare
nella mia Vigna». Oggi cessa il  lavoro e si  fa festa: «Andate a riposarvi,  a
mangiare e a far festa». Mi piace questo Signore che crea sei giorni per lavorare
e ne riserva un settimo per sedersi a tavola con noi e fare festa. Anzi: ci dice
che inventerà tra poco un Ottavo Giorno, dove « asciugherà ogni lacrima dagli
occhi; non ci sarà più la morte, né lutto, né lamento, né affanno, perché le cose



di prima sono passate» (Ap. 21, 4). E questa Alleanza-invito è rivolto a persone
in particolari condizioni: «ai crocicchi delle strade…cattivi e buoni».
«L’Evangelo sta lì a ricordare alla Chiesa l’unica via possibile, che è quella del
Signore, che è quella dei poveri: la via del crocifisso, la via dei crocifissi, che è la
via dell’amore, della consegna di sé perché tutti abbiano speranza e salvezza. Si
tratta di cogliere i poveri come membra elette della Chiesa, perché sono le
membra nelle quali di preferenza il Verbo di Dio incarnato nasconde il fulgore
della  sua  gloria,  che  si  rivelerà  alla  fine  dei  tempi.  Nei  poveri  dunque  Dio
manifesta il suo mistero di elezione e chiama la chiesa a riconoscerlo. Questo
significa non solo edificare una Chiesa che pone i  poveri  tra le sue attività più
rilevanti, ma al contrario una chiesa che continuamente si rinnova per rendere
visibile questo mistero di elezione, per rendere la sua casa degna dei poveri, in
modo che essi non si sentano né intrusi, né usati, né ospiti da invitare per le
grandi occasioni, ma accolti per quello che sono nel mistero davanti a Dio. I
poveri sono il giudizio di Dio sulla Chiesa, ne rivelano il suo peccato, le sue
prostituzioni, le sue ricchezze, le sue idolatrie, le sue malattie, le sue ingiustizie,
e  dunque la  chiamano al  rinnovamento evangelico,  alla  conversione e  alla
purificazione»[1]. 
La pietra d’inciampo delle “cose buone” da fare.
L’Eucaristia domenicale – nonostante queste bibliche connotazioni sponsali –
langue. E’ esangue, spremuta dalle turbolenze del menage familiare con figli da
accudire, abiti da lavare e stirare e pulizie di casa, total-spesa al supermarket
per la settimana. Povera eucaristia spremuta nel torchio della deregulation di
ore  lavorative  in  caduta libera,  turni  del  marito  che incrociano quelli  della
moglie, nonni da accudire, qualche ora di sonno in più da risicare, amici da
ritrovare. Giorno, quello domenicale, che accumula su di sé tutte le maledizioni
e le benedizioni dei giorni.
D’altra  parte  anche  gli  invitati  della  parabola  adducono  ragioni  che  sono
sacrosante e non innominabili;  ragioni ragionevoli,  quotidiane, non rinviabili:
«Ma quelli non se ne curarono e andarono chi al proprio campo, chi ai propri
affari».  Luca  (cap.  14)  è  più  esplicito:  «Ma tutti,  all’unanimità,  cominciarono  a
scusarsi. Il primo disse: Ho comprato un campo e devo andare a vederlo; ti
prego, considerami giustificato. Un altro disse: Ho comprato cinque paia di buoi
e  vado  a  provarli;  ti  prego,  considerami  giustificato.  Un  altro  disse:  Ho  preso
moglie  e  perciò  non  posso  venire».  Notate:  «Ti  prego  di  considerarmi
giustificato». Che è come dire: «Io ho tanta fede anche se non vado a Messa. Ti
prego  di  considerarmi  giustificato».  C’è  una  religiosità,  una  confidente  o
sfacciata  preghiera  negli  affanni  quotidiani  che  ci  fa  correre  paralleli  all’invito
alla Cena di nozze. Anche le cose buone e giuste, ci estraniano dall’Eucaristia
domenicale.
Nella parabola si notano chiaramente due parti: la prima riguardante l’invito
rifiutato dai primi invitati e rivolto universalmente agli estranei e la seconda che
narra l’ispezione del re nella sala del banchetto e l’esclusione dell’uomo senza
veste di nozze.
Anche quelli  degli  incroci di  strada e delle siepi,  i  barboni della religione, i
mendicanti di tozzi di pane, accorsi in massa, devono sottostare alla regola
dell’abito di nozze, dell’abito battesimale. Fiumi di inchiostro furono versati per
interpretare il senso di questo “abito nuziale”: chi lo interpreta come purezza
dell’anima dal peccato mortale, chi più seriamente reclama il richiamo biblico
del  «rivestitevi  di  Cristo» (Romani 13,14) e del  «rivestitevi  di  sentimenti  di
misericordia,  di  bontà,  di  umiltà,  di  mansuetudine,  di  pazienza»  (Colossesi
3,12).
Di fatto nella sala siamo chiamati tutti,  «buoni e cattivi». Non spetta a noi
giudicare, selezionare. Né ciascuno può dire se appartiene ai buoni o ai cattivi;
anzi, ciascuno è un campo con buon grano e zizzania, una rete che raccoglie



pesci buoni e pesci marci; in noi c’è il fantasma del figlio giovane che scappa di
casa e ritorna e di quello maggiore che apparentemente sta sempre dentro le
mura,  ma  di  fatto  è  emigrato  fuori  dal  cuore  del  Padre.  Non  esistono
salvacondotti garantiti per entrare nel Regno.
Ora mi viene una domanda curiosa a cui non so rispondere: ma la sposa dov’è?
Noi siamo gli invitati  alle nozze o la sposa? O tutto insieme? A te la risposta.
———————————————————————
[1] M. Toschi, in Missione Oggi 1/1999

4 ottobre 2020. Domenica 27a
LA PAURA DI NON PORTARE FRUTTI
L’avvio di un nuovo anno pastorale nasconde qualche preoccupazione, insieme a speranze e progetti. Mi ha
sempre impressionato il fatto che delle ferventi comunità dei primi secoli, fondate da apostoli e martiri, resta
solo la loro preistoria. Che cosa sarà delle nostre parrocchie fra qualche secolo? Le Chiese europee hanno perso
un fervore neofita che ora pare diffuso su Chiese giovani del Sud del mondo. Resteremo reperti archeologici e
territori da rievangelizzare? Gravi sono, oggi, anche le paure nel più vasto campo delle società. Il nostro grande
albero sta producendo ancora frutta selvatica:

Preghiamo. Padre giusto e misericordioso, che vegli incessantemente sulla tua
Chiesa, non abbandonare la vigna che la tua destra ha piantato: continua a
coltivarla e ad arricchirla di scelti germogli, perché innestata in Cristo, vera vite,
porti frutti abbondanti di vita eterna. Per Gesù Cristo nostro Signore. Amen
Dal libro del profeta Isaìa 5,1-7
Voglio cantare per il mio amato il mio cantico d’amore per la sua vigna. Il mio
amato possedeva una vigna sopra un fertile  colle.  Egli  l’aveva dissodata e
sgombrata  dai  sassi  e  vi  aveva  piantato  viti  pregiate;  in  mezzo  vi  aveva
costruito una torre e scavato anche un tino. Egli aspettò che producesse uva;
essa produsse, invece, acini acerbi. E ora, abitanti di Gerusalemme e uomini di
Giuda, siate voi giudici fra me e la mia vigna. Che cosa dovevo fare ancora alla
mia vigna che io non abbia fatto? Perché, mentre attendevo che producesse
uva, essa ha prodotto acini acerbi? Ora voglio farvi conoscere ciò che sto per
fare alla mia vigna: toglierò la sua siepe e si trasformerà in pascolo; demolirò il
suo muro di cinta e verrà calpestata. La renderò un deserto, non sarà potata né
vangata e vi cresceranno rovi e pruni; alle nubi comanderò di non mandarvi la
pioggia.  Ebbene,  la  vigna  del  Signore  dell’universo  è  la  casa  d’Israele;  gli
abitanti di Giuda sono la sua piantagione preferita. Egli si aspettava giustizia ed
ecco spargimento di sangue, attendeva rettitudine ed ecco grida di oppressi.
Salmo 79 La vigna del Signore è la casa d’Israele.
Hai sradicato una vite dall’Egitto, hai scacciato le genti e l’hai trapiantata.
Ha esteso i suoi tralci fino al mare, arrivavano al fiume i suoi germogli.
Perché hai aperto brecce nella sua cinta e ne fa vendemmia ogni passante?
La devasta il cinghiale del bosco e vi pascolano le bestie della campagna.
Dio dell’universo, ritorna!
Guarda dal cielo e vedi e visita questa vigna, proteggi quello che la tua destra
ha piantato,
il figlio dell’uomo che per te hai reso forte.
Da te mai più ci allontaneremo, facci rivivere e noi invocheremo il tuo nome.
Signore, Dio dell’universo, fa’ che ritorniamo, fa’ splendere il tuo volto e noi
saremo salvi.
Dalla lettera di san Paolo apostolo ai Filippési 4,6-9

https://sestogiorno.it/4-ottobre-2020-domenica-27a-la-paura-di-non-portare-frutti/
https://sestogiorno.it/4-ottobre-2020-domenica-27a-la-paura-di-non-portare-frutti/


Fratelli, non angustiatevi per nulla, ma in ogni circostanza fate presenti a Dio le
vostre richieste con preghiere, suppliche e ringraziamenti. E la pace di Dio, che
supera ogni intelligenza, custodirà i  vostri  cuori  e le vostre menti  in Cristo
Gesù.In conclusione, fratelli, quello che è vero, quello che è nobile, quello che è
giusto, quello che è puro, quello che è amabile, quello che è onorato, ciò che è
virtù e ciò che merita lode, questo sia oggetto dei vostri pensieri. Le cose che
avete imparato, ricevuto, ascoltato e veduto in me, mettetele in pratica. E il Dio
della pace sarà con voi!
Dal Vangelo secondo Matteo 21,33-43
In  quel  tempo,  Gesù disse ai  capi  dei  sacerdoti  e  agli  anziani  del  popolo:
«Ascoltate un’altra parabola: c’era un uomo, che possedeva un terreno e vi
piantò una vigna. La circondò con una siepe, vi scavò una buca per il torchio e
costruì  una  torre.  La  diede  in  affitto  a  dei  contadini  e  se  ne  andò  lontano.
Quando arrivò il tempo di raccogliere i frutti, mandò i suoi servi dai contadini a
ritirare il raccolto. Ma i contadini presero i servi e uno lo bastonarono, un altro lo
uccisero, un altro lo lapidarono. Mandò di nuovo altri servi, più numerosi dei
primi,  ma li  trattarono allo  stesso modo.  Da ultimo mandò loro il  proprio  figlio
dicendo: “Avranno rispetto per mio figlio!”. Ma i contadini, visto il figlio, dissero
tra loro: “Costui è l’erede. Su, uccidiamolo e avremo noi la sua eredità!”. Lo
presero, lo cacciarono fuori dalla vigna e lo uccisero. Quando verrà dunque il
padrone della vigna,  che cosa farà a quei  contadini?».  Gli  risposero:  «Quei
malvagi, li farà morire miseramente e darà in affitto la vigna ad altri contadini,
che gli consegneranno i frutti a suo tempo». E Gesù disse loro: «Non avete mai
letto nelle Scritture: “La pietra che i costruttori hanno scartato è diventata la
pietra d’angolo; questo è stato fatto dal Signore ed è una meraviglia ai nostri
occhi”?  Perciò  io  vi  dico:  a  voi  sarà  tolto  il  regno  di  Dio  e  sarà  affittato  a  un
popolo  che  ne  produca  i  frutti».
LA PAURA DI NON PORTARE FRUTTI. Don Augusto Fontana
L’avvio di un nuovo anno pastorale nasconde qualche preoccupazione, insieme
a speranze e progetti. Mi ha sempre impressionato il fatto che delle ferventi
comunità  dei  primi  secoli,  fondate  da  apostoli  e  martiri,  resta  solo  la  loro
preistoria. Che cosa sarà delle nostre parrocchie fra qualche secolo? Le Chiese
europee hanno perso un fervore neofita che ora pare diffuso su Chiese giovani
del  Sud  del  mondo.  Resteremo  reperti  archeologici  e  territori  da
rievangelizzare? Gravi sono, oggi, anche le paure nel più vasto campo delle
società.  Il  nostro  grande  albero  sta  producendo  ancora  frutta  selvatica:  il
mercato marcia e il lavoro marcisce; le previdenze sociali vengono risicate dal
grande scandalo della finanza padrona che affama il mondo intero; gli accordi di
pace  sono  fragili  come  anche  fragili  sono  gli  accordi  affettivi  che  producono
relazioni disastrate; si imbarbariscono i rapporti tra istituzioni e fedi religiose. La
vita è un rischio continuo, da qualsiasi parte la si prende. 
Nella Liturgia di oggi l’apostolo Paolo scrive alla comunità di Filippi e la esorta a
non lasciarsi  prendere  dal  panico  (“non affannatevi,  ma in  ogni  necessità  fate
presente a Dio le vostre richieste perchè la pace di Dio vi custodirà in Cristo”),
ma Matteo e Isaia sembrano non fare sconti (“Renderò la mia vigna un deserto
arido…Vi  toglierò  il  Regno  di  Dio  e  lo  affitterò  ad  un  popolo  che  lo  farà
fruttificare”).
I cristiani di Filippi erano alle prese con problemi quotidiani di ostilità esterne e
di  conflitti  e  divergenze  interne.  Allora  Paolo  raccomanda  di  non  lasciarsi
affannare  eccessivamente.  Viene  in  mente  la  raccomandazione  di  Gesù
riportata da Matteo 6,  23: non affannatevi  per cibo,  bevanda, vestito e futuro,
ma occupatevi della vita e dell’oggi dentro la tenerezza di Dio.  Paolo augura
una pace di Dio che non assomigli  certo ad una polizza assicurativa contro
infortuni e contraddizioni pastorali ed esistenziali, ma esclude panico e paralisi,



comprendendo  una  resistenza  attiva  e  fiduciosa.  La  resistenza  attiva  la  si
compie sulle barricate della vita quotidiana attivando in famiglia, sul lavoro, nei
condomini e nella parrocchia il circolo virtuoso di tutto ciò che è “vero, nobile,
giusto, puro, amabile, apprezzato, virtuoso, lodevole”. La resistenza fiduciosa la
si sperimenta sulle barricate della preghiera di intercessione il cui paradigma è
il Padre Nostro che resta l’intramontabile barriera contro la banalizzazione di
Dio  e  dei  nostri  veri  bisogni.   La  Liturgia  sostiene  il  motivo  di  questa  fiducia
riconoscente:  siamo  una  vigna  circondata  dalle  affettuose  cure  del  contadino.
Anche Geremia ed Ezechiele, oltre a Isaia, adottano l’allegoria della vigna e
della sposa per descrivere come si crea, si strappa e si ricuce il tessuto dei
rapporti affettivi tra Dio e comunità. Chi avesse modo di rileggersi Ezechiele dal
capitolo 15 al 20 potrebbe essere preso da una santa paura per i rischi che
incombono sulla comunità religiosa che si autoassolve, non si lascia provocare
dai  segni  e  dai  profeti  del  suo  tempo chiudendosi  in  un’autarchia  pigra  e
supponente.
La prima vera paura che devo, che dovremmo, avere è di portare frutti selvatici
deludendo le  attese del  Signore (Isaia  5:  “Egli  aspettava che la  sua vigna
producesse uva dolce ed invece ha prodotto uva selvatica e cioè aspettava
giustizia e la vigna ha prodotto delitti;  aspettava rettitudine ed ha prodotto
grida di oppressi”). Aceto invece che vino dolce. Tutti e 4 i Vangeli dicono che
sulla croce alcuni soldati diedero a Gesù una spugna imbevuta di aceto: «E
subito uno di loro corse a prendere una spugna e, imbevutala di aceto, la fissò
su una canna e così gli dava da bere (Mt 27,48). Era un modo per ricordare il
compimento del Salmo 68,22: «Hanno messo nel mio cibo veleno e quando
avevo sete mi hanno dato aceto».
I due punti “caldi” del brano evangelico (Matteo 21, 33-43) da un lato mettono
al  centro  il  problema  della  Chiesa  in  relazione  alla  Sinagoga  ebraica  e
all’affievolirsi  della  fedeltà  nelle  opere  della  fede  (“Darà  la  vigna  ad  altri
contadini che gli consegneranno i frutti a suo tempo…Vi sarà tolto il regno di
Dio  e  sarà  affittato  a  un  popolo  che  lo  farà  fruttificare.”)  e  dall’altro,  con  la
citazione del Salmo 118 (“La pietra che i costruttori hanno scartato diventerà la
pietra  insostituibile”)   si  evidenzia  il  ruolo  di  Gesù  crocifisso  e  risorto  quale
fondamento  della  Chiesa  e  rigido  criterio  per  la  sua  attività.  La  parabola
evangelica è il riepilogo della Storia Sacra fino all’ultimo atto della esclusione di
Gesù. Esclusione non attribuibile ai soli giudei, ma possibile anche da parte di
chi,  come me, continua a declamarsi  cristiano estromettendo cortesemente
Gesù dai recinti della vita quotidiana.
E’ la storia di uomini che, chiamati ad essere servi coltivatori del campo, se ne
fanno proprietari rivendicandone i diritti come conseguenza del loro attivismo.
Scoprire il dono, invece,  porta a ritenersi semplici custodi e non possessori.
E’  la  storia  di  chi  ha  paura  del  nuovo  che  sconvolge  i  piani:  la  polemica
antigiudaica di  Matteo non si  rivolge solo  all’immobilismo giudaico del  suo
tempo di fronte alla novità di Gesù, ma anche ai membri della sua comunità che
pretendono  di  fissare  l’azione  di  Dio  nelle  tradizioni  del  passato  e  in  base  ai
criteri  del  loro  vissuto.
E’  la  storia  di  chi  preferisce  palpare  i  frutti  o  consumarli  nello  spazio
intraecclesiale anzichè consegnarli e socializzarli mediante una partecipazione
attiva, testimoniante e missionaria.
Il tema del giudizio non vuole perpetuare l’equivoco di un Dio-padre-padrone
che dà e toglie, assume e licenzia, ma ha lo scopo di creare una biblica gelosia,
un religioso timore, un risveglio della coscienza e della responsabilità senza
spazi per il quietismo.
L’allegoria di Isaia e la Parabola hanno dunque una doppia valenza:
1.  Sono una “buona notizia”:  chiunque tu sia,  dovunque tu sia,  qualunque
capacità tu abbia, in qualunque ora della tua vita tu puoi lavorare nella vigna



del Regno e farla fruttificare per il Signore e per la comunità.
2. Sono anche un “avvertimento”: chiunque noi siamo, prete o laico, possiamo
rischiare di percuotere i piccoli profeti di Dio, tagliar fuori suo Figlio e sciupare,
nella insignificanza, la responsabilità che ci è data.

27 settembre 2020. Domenica 26a
UN UOMO AVEVA DUE CUORI
Una signora mi disse: “Io sono molto cattolica perchè i miei genitori erano molto di chiesa, ho
una sorella suora, uno zio prete e sono devota di Padre Pio”. Mi è anche stato detto: «Se tutti
quelli che applaudono il Papa, mettessero in pratica quello chiede, il mondo non sarebbe
quello che è!». E’ vero: persiste lo strappo tra consenso e partecipazione, tra culto e vita, tra
declamazioni  del  Credo  ed  etica  quotidiana,  tra  utenza  religiosa  e  partecipazione
corresponsabile  alla  comunità  di  appartenenza.   Per  molto  tempo nelle  inchieste  socio
religiose si è ritenuto di poter misurare la religiosità dei gruppi e delle persone in base a
indicatori incentrati sulla pratica religiosa (Messa, sacramenti…). Si è poi scoperto che la
registrazione di comportamenti esteriori non faceva giustizia di tutti quei valori interiori che
sono presenti nei cristiani non praticanti che, per scelta o necessità, costituiscono la “chiesa
anonima”. Molte persone ritenute lontane, indifferenti,  critiche o atee, risultano portatrici  di
semi evangelici.

Preghiamo.  O  Padre,  sempre  pronto  ad  accogliere  pubblicani  e  peccatori  appena  si
dispongono  a  pentirsi  di  cuore,  tu  prometti  vita  e  salvezza  a  ogni  uomo  che  desiste
dall’ingiustizia: il tuo Spirito ci renda docili alla tua parola e ci doni gli stessi sentimenti che
sono in Cristo Gesù. Egli è Dio, e vive e regna con te e con lo Spirito Santo per tutti i secoli
dei secoli. Amen.
Dal libro del profeta Ezechièle 18,25-28
Così dice il Signore:  «Voi dite: “Non è retto il modo di agire del Signore”. Ascolta dunque,
casa d’Israele: Non è retta la mia condotta o piuttosto non è retta la vostra? Se il giusto si
allontana dalla giustizia e commette il male e a causa di questo muore, egli muore appunto
per il  male che ha commesso. E se il  malvagio si  converte dalla sua malvagità che ha
commesso  e  compie  ciò  che  è  retto  e  giusto,  egli  fa  vivere  se  stesso.  Ha  riflettuto,  si  è
allontanato  da  tutte  le  colpe  commesse:  egli  certo  vivrà  e  non  morirà».
Salmo 24. Ricòrdati, Signore, della tua misericordia.
Fammi conoscere, Signore, le tue vie, insegnami i tuoi sentieri. 
Guidami nella tua fedeltà e istruiscimi, perché sei tu il Dio della mia salvezza; io spero in te
tutto il giorno.
Ricòrdati, Signore, della tua misericordia e del tuo amore, che è da sempre.
I peccati della mia giovinezza e le mie ribellioni, non li ricordare: ricòrdati di me nella tua
misericordia, per la tua bontà, Signore.
Buono e retto è il Signore, indica ai peccatori la via giusta; guida i poveri secondo giustizia,
insegna ai poveri la sua via.
Dalla lettera di san Paolo apostolo ai Filippési (2, 1-5)
Fratelli, se c’è qualche consolazione in Cristo, se c’è qualche conforto, frutto della carità, se
c’è qualche comunione di spirito, se ci sono sentimenti di amore e di compassione, rendete
piena la mia gioia con un medesimo sentire e con la stessa carità, rimanendo unanimi e
concordi.  Non fate nulla per rivalità o vanagloria,  ma ciascuno di  voi,  con tutta umiltà,
consideri gli altri superiori a se stesso. Ciascuno non cerchi l’interesse proprio, ma anche
quello degli altri. Abbiate in voi gli stessi sentimenti di Cristo Gesù.
Dal Vangelo secondo Matteo 21,28-32
In quel tempo, Gesù disse ai capi dei sacerdoti e agli anziani del popolo: «Che ve ne pare? Un
uomo aveva due figli. Si rivolse al primo e disse: “Figlio, oggi va’ a lavorare nella vigna”. Ed

https://sestogiorno.it/27-settembre-2020-domenica-26aun-uomo-aveva-due-cuori/
https://sestogiorno.it/27-settembre-2020-domenica-26aun-uomo-aveva-due-cuori/


egli rispose: “Non ne ho voglia”. Ma poi si pentì e vi andò. Si rivolse al secondo e disse lo
stesso. Ed egli rispose: “Sì, signore”. Ma non vi andò. Chi dei due ha compiuto la volontà del
padre?». Risposero: «Il primo».   E Gesù disse loro: «In verità io vi dico: i pubblicani e le
prostitute vi passano avanti nel regno di Dio. Giovanni infatti venne a voi sulla via della
giustizia, e non gli avete creduto; i pubblicani e le prostitute invece gli hanno creduto. Voi, al
contrario, avete visto queste cose, ma poi non vi siete nemmeno pentiti così da credergli». 
UN UOMO AVEVA DUE CUORI. Don Augusto Fontana

Il nostro contesto.
Una signora mi disse: “Io sono molto cattolica perchè i miei genitori erano molto di chiesa, ho
una sorella suora, uno zio prete e sono devota di Padre Pio”. Mi è anche stato detto: «Se tutti
quelli che applaudono il Papa, mettessero in pratica quello chiede, il mondo non sarebbe
quello che è!». E’ vero: persiste lo strappo tra consenso e partecipazione, tra culto e vita, tra
declamazioni  del  Credo  ed  etica  quotidiana,  tra  utenza  religiosa  e  partecipazione
corresponsabile  alla  comunità  di  appartenenza.   Per  molto  tempo nelle  inchieste  socio
religiose si è ritenuto di poter misurare la religiosità dei gruppi e delle persone in base a
indicatori incentrati sulla pratica religiosa (Messa, sacramenti…). Si è poi scoperto che la
registrazione di comportamenti esteriori non faceva giustizia di tutti quei valori interiori che
sono presenti nei cristiani non praticanti che, per scelta o necessità, costituiscono la “chiesa
anonima”. Molte persone ritenute lontane, indifferenti,  critiche o atee, risultano portatrici  di
semi evangelici. Ma il gap tra ortodossia e ortoprassi, cioè tra ineccepibili proclamazioni e
coerenti comportamenti, esiste anche al di fuori della chiesa e della religione: chi di noi non
sente fastidio davanti al moltiplicarsi di proclami politici, di Carte dei diritti, di raccolte di
firme che non trovano riscontro nella pratica? I confini, insomma, tra il “sì” e il “no” sono tutti
da  scoprire.  Anche  perché  questi  confini,  non  ben  definiti,  esistono  dentro  ciascuno  di  noi.
 Scriveva Padre E. Ronchi: «Un uomo aveva due figli. E si potrebbe dire: un uomo aveva due
cuori. Perché quei due figli sono il nostro cuore diviso, un cuore che dice sì e che dice no, un
cuore che dice e poi si contraddice. Come san Paolo anche noi constatiamo che “io faccio
quello che non vorrei e il bene che pure vorrei fare non riesco a farlo”. Una delle preghiere
più importanti dei salmi chiede: Signore, donami un cuore integro, fa’ che non abbia due
cuori, in lotta tra loro, donami un cuore unificato (Salmo 101)».
 Il contesto di Matteo.
Non tanto lontane da noi erano le preoccupazioni dell’Evangelista Matteo quando ricordava
che «Non chiunque dirà ‘Signore, Signore’ entrerà nel Regno dei cieli, ma colui che fa la
volontà del Padre mio»  (7,21) e quando decideva di raccogliere nei capitoli 21 e 22 tre
parabole:  dei  due  figli  (21,28-32),  dei  vignaioli  omicidi  (21,33-44)  e  del  banchetto  nuziale
(22,1-14), trittico parabolico  proposto ai capi del popolo mentre Gesù sente vicina la sua
fine.  Davanti  a  lui  stanno  i  sommi  sacerdoti  (alti  funzionari  del  tempio)  e  gli  anziani
(l’aristocrazia  laica)  cioè  quelli  stessi  che  tra  poco  lo  condanneranno.  “La  figura
dell’oppositore che Gesù ha incontrato – che si tratti dei farisei o delle autorità o di altri – nei
Vangeli  viene  sempre  enfatizzata,  in  qualche  modo  trasformata,  in  una  figura  tipica  e
ripetibile: la figura del “credente incredulo”. Ciò che è accaduto allora può riprodursi oggi,
questo  è  il  messaggio;  e  il  rifiuto  di  allora  può  diventare  anche  il  nostro  e  per  gli  stessi
motivi”[1].

In queste parabole, che celebreremo per 3 domeniche successive, possiamo tener presenti 2
livelli di lettura.

C’è prima di tutto un livello interpretativo che corrisponde al primo problema della1.
Chiesa di Matteo: come mai gli ebrei preparati da secoli di catechesi e rivelazioni
hanno  detto  “SI”  a  Dio  ed  ora  rifiutano  Gesù  il  Cristo  e  i  suoi  missionari,  mentre  i
pagani, i “senza storia”, i “senza Legge” stanno aderendo felicemente alla nuova
proposta  cristiana?  “I l  problema  che  si  pone  con  particolare  urgenza
nell’interpretazione di Matteo è quello dei rapporti tra “la Chiesa del Messia” e la
sinagoga ebraica. La chiesa di Matteo tende a smarcarsi dal giudaismo rabbinico



come ogni minoranza che cerca di definire la propria identità. Matteo è il testimone
di un grande sforzo nella definizione dei rapporti tra chiesa messianica ed ebraismo
rabbinico nel I° secolo”[2]. Per la Chiesa di oggi il problema di Matteo sembra che
non sia  più  attuale.  Ma è  vero?  Matteo riporta  queste  sentenze e  parabola  in
funzione dei problemi della sua comunità sulla falsa sicurezza dei cristiani formali
che ritengono di essere a posto per il fatto che appartengono alla comunità e si
accontentano  di  dichiarazioni  verbali.  Si  tratta  di  quella  presunzione,  che  ci
accomuna in molti, che ci fa assomigliare al figlio maggiore (nella parabola detta del
“Figlio prodigo”) che pensava di essere “in casa”, ma di fatto ne era “fuori”. Anche
Pietro proclama un credo ortodosso ma diventa poi pietra di inciampo, dichiara di
voler  morire  con  Gesù  e  poi  rinnega per  paura.  I  confini  tra  il  “dentro”  e  il  “fuori”
sono tutti da rivisitare. Nessuno di noi può esentarsi dal sentirsi rivolte a sè le parole
di  Gesù:  “Molti  mi  diranno in  quel  giorno:  «Signore,  Signore,  non abbiamo noi
profetato nel tuo nome e cacciato demoni nel tuo nome e compiuto molti miracoli
nel tuo nome?» Io però dichiarerò loro: «Non vi ho mai conosciuti; allontanatevi da
me, voi operatori di iniquità»”(Mt 7,22-23). Anche a noi può essere rivolto il richiamo
di Giovanni Battista:  “Non crediate di  poter dire fra voi:  «Abbiamo Abramo per
padre».  Vi  dico  che  Dio  può  far  sorgere  figli  di  Abramo  da  queste  pietre”(Mt  3,9).
Non farebbe male leggere tutto il capitolo 18 di Ezechiele dedicato a questo tema
che, nel giudaismo del suo tempo, costituiva una rottura: il Signore giudica non dalle
appartenenze sociologiche, nè dagli alberi genealogici di parentela o dalle iscrizioni
ai registri anagrafici parrocchiali.
Poi c’è un secondo livello ecclesiale di lettura costituito dal rapporto tra culto e vita,2.
tra proclamazione e prassi, tra ortodossia ed ortoprassi. Matteo parrebbe essere
molto vicino all’indirizzo catechetico di Giacomo: “La fede senza le opere è morta”
(Giac.  2,17).  Paolo dirà,  usando un termine greco quasi  intraducibile in italiano
(“aletheuontes  =  facenti  la  verità”):  “fate  la  verità  nell’amore”(  Efesini  4,14).
Matteo,  esperto scriba,  sa tradurre e interpretare l’Antica Rivelazione.  Non può
quindi  non  ricordare  Esodo  24,7.  Dopo  che  Mosè  ebbe  letto  pubblicamente  il
«documento dell’alleanza» il popolo disse: “Tutto ciò che ha detto il Signore, noi lo
faremo e lo ascolteremo”. M. Buber dice che quella congiunzione tra i due verbi “noi
faremo  e  ascolteremo”  va  tradotta  con  “Noi  faremo  al  fine  di  ascoltare”.  Nel
Vangelo Gesù dice a qualcuno “Vieni e seguimi”; ad altri dice “Va’, la tua fede ti ha
salvato…torna a casa tua…non peccare più”. Accade per il centurione, il paralitico,
l’indemoniato, la donna emorroissa, una madre, la donna del profumo, l’adultera[3].
«E che dire di tutti quei “benedetti del Padre” che incontrano Gesù attraverso i
carcerati visitati, i malati curati, a cui si fa riferimento nel giudizio finale del Vangelo
secondo Matteo?… Bisogna decostruire gli stereotipi “praticanti-non praticanti”… Il
rapporto tra la Chiesa visibile e la Chiesa nascosta o disseminata non è un rapporto
di  contrapposizione, bensì  di  complementarietà,  di  dinamismo… Quei fedeli  non
esprimono la loro fede come desidereremmo, eppure molto spesso la loro vita è
apostolica,  pur  restando  secolarizzata»[4].  Papa  Francesco  alla  apertura  del
Convegno della diocesi di Roma (2013) aveva detto: «Nel Vangelo è bello quel brano
che ci  parla del pastore che, quando torna all’ovile,  si  accorge che manca una
pecora, lascia le 99 e va a cercarla. Ma noi ne abbiamo una; ci mancano le 99!
Dobbiamo uscire e andare da loro! Siamo minoranza. E noi sentiamo il fervore e lo
zelo apostolico di andare e uscire e trovare le altre 99? … È più facile restare a casa
con quell’unica pecorella, pettinarla, accarezzarla… E quando una comunità è chiusa
sempre tra le stesse persone, questa comunità non è una comunità che dà vita. È
una comunità sterile, non è feconda».

Entriamo ora nella parabola.
Innanzitutto occorre attenzione al dialogo fatto di domande e risposte: All’inizio “Che ve ne
pare?” e alla fine “Chi dei due ha compiuto la volontà del Padre?”. Mi intrigano certi dialoghi
serrati tra Gesù e gli ascoltatori (noi?). E’ come se mi trovassi con le spalle al muro o, dice il
profeta Amos, «come quando uno fugge davanti al leone e s’imbatte in un orso; riesce a



rifugiarsi in casa, appoggia la mano sul muro e un serpente lo morde» (5,19). Praticamente
senza scampo. Poi occorre non perdere di vista la vigna che, in questa porzione di tempo
liturgico, resta un’icona costante dei rapporti di alleanza con Dio e nell’ambito sociale ed
ecclesiale  dove l’evangelo  è  chiamato a  diventare amore di  qualità.  Il  cuore del  brano
evangelico sembra concentrarsi nelle due sentenze di Gesù: «I pubblicani e le prostitute vi
precederanno…i pubblicani e le prostitute hanno creduto alla via della giustizia indicata dal
Battezzatore». Ed infine non pare di poco conto l’insistenza sul baratro tra il dire e il fare, con
una chiara scelta di Matteo a favore del “fare”. La parabola ha due facce: sembra di trovarci
di fronte ad una specie di parabola ‘girevole’. Se rivolta ai peccatori li assicura che le loro
possibilità sono intatte: il no può diventare sì. Se rivolta ai giusti, parla a loro dei peccatori:
sono migliori di voi![5]

“Avendoci ripensato” .
Il dire rimane sempre ambiguo, solo il fare è decisivo. Ma prima del fare, Matteo aggiunge il
pentimento. Il testo greco di Matteo sottolinea «”Non voglio!”. Alla fine però avendo mutato
parere…». Il mio rischio è quello di non ricredermi neppure “alla fine”. Nessuno dei due figli
può vantare una obbedienza perfetta, una piena corrispondenza tra il dire e il fare, tra la
parola e la prassi. Nella parabola manca un figlio, un personaggio: quello che dice SI e va di
fatto  a  lavorare.  Forse  questo  personaggio,  nascosto  e  non  citato,  è  Gesù,  come dice
l’apostolo Paolo: «Il Figlio di Dio, Gesù Cristo non fu SI’e NO, ma in lui c’è stato il SI’» (2
Corinti 1,19). Almeno uno c’è riuscito. Alleluia. Per noi l’unica chance di salvezza è la capacità
di ricredersi, il coraggio di contraddirsi, di ripensarci. Dunque, si può passare da un no ad un
sì!  Non devo considerare i  “no” miei  e di  altre persone come posizioni  immodificabili.  Nella
prassi del regno di Dio, cioè sotto lo sguardo di Dio, esiste la possibilità di “ripensare”, di
andare oltre i nostri rifiuti. Dio non condanna coloro che fanno fatica a credere, che esitano,
che hanno paura a dire di sì: «Queste esitazioni, queste resistenze sono umane, soprattutto
davanti ad un appello che disturba e che costa; è normale domandarsi se ne valga la pena…
E’ dunque permesso non credere subito, non impegnarsi immediatamente, avere paura…
L’essenziale è non far tacere l’appello» (Robert Grimm).
“Figlio, oggi va’ a lavorare nella vigna”. Questa piccola parola – “OGGI” – va messa nella
dovuta evidenza: «Noi ascoltiamo la parabola oggi, qui ed ora: essa ci raggiunge là dove
siamo; fa irruzione nella nostra vita in questo “oggi”, come se tutto il resto fosse cancellato:
quel passato che è appunto fatto di esitazioni, rinnegamenti, compromessi e peccati… che
alimentano i  nostri  sensi di colpa» (R. Grimm). Ogni giorno mi è chiesto di decidere, di
rispondere. Non posso vivere di rendita dei “sì” di un tempo.
[1] B.Maggioni Le parabole  evangeliche, Vita e pensiero
[2] A.Mello Evangelo secondo Matteo, Ed Qiqajon
[3] Mt 8,13; 9,6; Mc 5,19; 5,34;7,29; Lc 7,50; Gv 8,11
[4] Valérie Le Chevalier, Credenti non praticanti, Qiqajon, 2019
[5] B. Maggioni o.c.

20 settembre 2020. Domenica 25a
PERDONARE DIO? ANCHE.
Don Roberto Malgesini, 51 anni, si è accasciato a terra, ferito a morte da uno
degli  “ultimi” per i  quali  il  sacerdote ha speso la vita. Le colazioni all’alba,
l’assistenza di notte a chi rimane sulla strada, una coperta, un paio di pantaloni,
un piatto caldo, una doccia o anche solo una parola di conforto per chiunque si
presentasse  alla  sua  porta  a  qualsiasi  ora,  senza  soluzione  di  continuità.
“Troppo  buono”  si  sente  ripetere  più  spesso…<<mormoravano  contro  il
padrone…>>Mi sono accorto solo ora, alla mia veneranda età, di non aver mai

https://sestogiorno.it/20-settembre-2020-domenica-25aperdonare-dio-anche/
https://sestogiorno.it/20-settembre-2020-domenica-25aperdonare-dio-anche/


perdonato Dio, di non avergliene lasciata passare una.
Preghiamo.  O Padre,  giusto  e  grande nel  dare all’ultimo operaio  come al
primo, le tue vie distano dalle nostre vie quanto il cielo dalla terra; apri il nostro
cuore  all’intelligenza  delle  parole  del  tuo  Figlio,  perché  comprendiamo
l’impagabile  onore  di  lavorare  nella  tua  vigna  fin  dal  mattino.  Per  Gesù  Cristo
nostro Signore. Amen
Dal libro del profeta Isaìa 55,6-9
Cercate il Signore, mentre si fa trovare, invocatelo, mentre è vicino. L’empio
abbandoni la sua via e l’uomo iniquo i suoi pensieri; ritorni al Signore che avrà
misericordia  di  lui  e  al  nostro  Dio  che  largamente  perdona.  Perché  i  miei
pensieri non sono i vostri pensieri, le vostre vie non sono le mie vie. Oracolo del
Signore. Quanto il cielo sovrasta la terra, tanto le mie vie sovrastano le vostre
vie, i miei pensieri sovrastano i vostri pensieri.
Salmo 144.  Il Signore è vicino a chi lo invoca.
Ti voglio benedire ogni giorno, lodare il tuo nome in eterno e per sempre.
Grande è il Signore e degno di ogni lode; senza fine è la sua grandezza.
Misericordioso e pietoso è il Signore, lento all’ira e grande nell’amore.
Buono è il Signore verso tutti, la sua tenerezza si espande su tutte le creature.
Giusto è il Signore in tutte le sue vie e buono in tutte le sue opere.
Il Signore è vicino a chiunque lo invoca, a quanti lo invocano con sincerità.
Dalla lettera di san Paolo apostolo ai Filippési 1,20-24.27
Fratelli, Cristo sarà glorificato nel mio corpo, sia che io viva sia che io muoia. Per
me infatti il vivere è Cristo e il morire un guadagno.  Ma se il vivere nel corpo
significa  lavorare  con  frutto,  non  so  davvero  che  cosa  scegliere.  Sono  stretto
infatti fra queste due cose: ho il desiderio di lasciare questa vita per essere con
Cristo, il che sarebbe assai meglio; ma per voi è più necessario che io rimanga
nel corpo.  Comportatevi dunque in modo degno del vangelo di Cristo.
Dal Vangelo secondo Matteo 20,1-16
In quel tempo, Gesù disse ai suoi discepoli questa parabola: «Il regno dei cieli è
simile a un padrone di casa che uscì all’alba per prendere a giornata lavoratori
per la sua vigna. Si accordò con loro per un denaro al giorno e li mandò nella
sua vigna. Uscito poi verso le nove del mattino, ne vide altri che stavano in
piazza, disoccupati, e disse loro: “Andate anche voi nella vigna; quello che è
giusto ve lo darò”. Ed essi andarono. Uscì di nuovo verso mezzogiorno e verso
le tre, e fece altrettanto. Uscito ancora verso le cinque, ne vide altri che se ne
stavano lì e disse loro: “Perché ve ne state qui tutto il giorno senza far niente?”.
Gli  risposero:  “Perché  nessuno  ci  ha  presi  a  giornata”.  Ed  egli  disse  loro:
“Andate anche voi nella vigna”. Quando fu sera, il padrone della vigna disse al
suo fattore: “Chiama i lavoratori e dai loro la paga, incominciando dagli ultimi
fino ai primi”. Venuti quelli delle cinque del pomeriggio, ricevettero ciascuno un
denaro. Quando arrivarono i primi, pensarono che avrebbero ricevuto di più. Ma
anch’essi  ricevettero  ciascuno  un  denaro.  Nel  ritirarlo,  però,  mormoravano
contro il padrone dicendo: “Questi ultimi hanno lavorato un’ora soltanto e li hai
trattati come noi, che abbiamo sopportato il peso della giornata e il caldo”. Ma il
padrone, rispondendo a uno di loro, disse: “Amico, io non ti faccio torto. Non hai
forse concordato con me per un denaro? Prendi il tuo e vattene. Ma io voglio
dare anche a quest’ultimo quanto a te: non posso fare delle mie cose quello che
voglio? Oppure tu sei invidioso perché io sono buono?”. Così gli ultimi saranno
primi e i primi, ultimi».
PERDONARE DIO? ANCHE. Don Augusto Fontana
Don Roberto Malgesini, 51 anni, si è accasciato a terra, ferito a morte da uno
degli  “ultimi” per i  quali  il  sacerdote ha speso la vita. Le colazioni all’alba,
l’assistenza di notte a chi rimane sulla strada, una coperta, un paio di pantaloni,
un piatto caldo, una doccia o anche solo una parola di conforto per chiunque si



presentasse  alla  sua  porta  a  qualsiasi  ora,  senza  soluzione  di  continuità.
“Troppo buono” è l’espressione che si sente ripetere più spesso…».
…mormoravano  contro  il  padrone…  Mi  sono  accorto  solo  ora,  alla  mia
veneranda età,  di  non aver  mai  perdonato  Dio,  di  non avergliene  lasciata
passare una. Sono stato un imperdonabile brontolone. Un Dio così impotente a
raccontarsi e farsi capire con parole sue da dover ricorrere alle nostre parole e
alle nostre vicende e cose della vita. Oggi ci parla dal di dentro dell’esilio degli
ebrei a Babilonia e dal di  dentro del lavoro, come parabole del suo regno:
mettendo in evidenza le somiglianze con il Regno, ma anche le distanze dalla
logica del Regno.  E domenica saremo ad una Cena e in una assemblea, attorno
a un pane e vino da mangiare e bere insieme: una parabola, una memoria, così
simile e così  distante dalla  sua Pasqua.   La sua condiscendenza è questa:
parlarci attraverso la nostra lingua e il nostro quotidiano facendoci gustare la
gioia di aver capito e nello stesso tempo il timore di non aver capito del tutto.
I punti di ingresso della celebrazione ce li offre la prima lettura di Isaia: Cercate
il  Signore,  mentre si  fa  trovare,  invocatelo,  mentre è vicino.  Perché i  miei
pensieri non sono i vostri pensieri, le vostre vie non sono le mie vie
Cercate il Signore, mentre si fa trovare, invocatelo, mentre è vicino.
Il popolo di Israele era prigioniero a Babilonia e già sognava di ritornare nella
sua terra, ricostruire tale e quale come era prima e magari sognando vendette
nazionalistiche. Il profeta dice che occorre vivere bene l’oggi, approfittare delle
opportunità, del kairòs, del passaggio di Dio nella mia condizione di oggi: vorrei
cercarlo non solo quando sarò guarito o ritornato, ma anche ora che passa nella
mia vita in questa malattia o in questo esilio dei miei sogni. Nella parabola Gesù
ci descrive Dio che si accosta a tutte le ore della vita anche l’undicesima e
penultima ora di luce della mia giornata di ottantenne, quella in cui anche il più
scalcagnato ladrone può sentirsi  dire:  «Oggi  sarai  con me in paradiso» (Lc
23,43). Preso all’ultimo momento per i capelli e trattato come una vecchia suora
novantenne,  verginella per una vita intera.  Apocalisse 3,20:  «Ecco,  sto alla
porta e busso. Se qualcuno ascolta la mia voce e mi apre la porta, io verrò da
lui, cenerò con lui ed egli con me». Oggi nella Parabola il Signore bussa all’alba,
alle nove, a mezzogiorno, alle tre, alle cinque, a sera. Sei opportunità per dire le
grandi ora della storia biblica, ma non solo; anche le piccole ore dei suoi appelli.
«Perché ve ne state qui tutto il giorno oziosi? Gli risposero: Perché nessuno ci ha
chiamato. Ed egli disse loro: Andate anche voi nella mia vigna».
Abbiamo pregato nel salmo: «Il Signore è vicino a chi lo invoca». Ma Egli si fa
vicino anche a chi non lo cerca. Luca 15: Allora egli disse loro questa parabola:
«Chi di voi se ha cento pecore e ne perde una…O quale donna, se ha dieci
monete  e  ne  perde  una…Un  uomo  aveva  due  figli…il  padre  allora  uscì  a
pregarlo».
Perché i miei pensieri non sono i vostri pensieri, le vostre vie non sono
le mie vie.
Quando lo cerchiamo, lo troviamo o si fa trovare, come si presenta? Dio è al di
là, come il cielo è al di là della terra. Un Dio che mi rimane sempre nascosto,
diverso, Santo; sembra quasi che quanto più si è fatto trovare da me, tanto più
mi è diventato misterioso. «Le deformazioni dell’immagine di Dio è il pericolo
che  corrono  le  persone  religiose,  i  cosiddetti  operai  della  prima  ora,  o  i  figli
maggiori che non sono mai scappati fisicamente di casa. L’eccessiva familiarità,
la disinvoltura con cui trattiamo con lui ci impediscono di lasciarci sorprendere.
C’è qualcosa di peggio che essere lontani da Dio. Ed è quella presunta vicinanza
che non ci fa accorgere della distanza abissale tra noi e un Dio che ci sconcerta;
perché se Dio non ci scandalizza, che Dio è?»[1]. Anche oggi sentiamo la finale
della parabola in tutta la sua forza incoraggiante e scardinante: «Così gli ultimi



saranno primi, e i primi ultimi».  Stessa conclusione del cap. 19: «Molti dei primi
saranno ultimi e gli ultimi i primi».  Ma anche tutta la logica della parabola è
estranea ai  nostri  istinti  e alle nostre organizzazioni sociali.  Il  teologo Hans
Weder commenta così: “Tutti gli operai della parabola vengono resi primi…In
questa vigna ci  sono solo “primi” o,  se vogliamo, tutti  vengono trattati  da
primi“. Dio dice apertamente: “Voglio dare a quest’ultimo quanto ho dato a te”
(versetto 14).  Dio difende energicamente questo Suo diritto  a partire  dagli
ultimi e contesta lo schema rendimento/ricompensa. Non si tratta ovviamente di
applicare  questa  parabola  ai  normali  nostri  contratti  di  lavoro,  ma  di
comprendere la provocazione e la proposta per la nostra vita d’ogni giorno nelle
relazioni  con  le  persone,  con  gli  “ultimi  venuti”.  Poiché  veniamo  da  due
domeniche in cui il Signore ci ha detto che siamo dei perdonati e che quindi la
nostra chiamata è di essere perdonanti, mi fermerò – in conclusione – su questo
sovvertimento:  noi  accettiamo  senza  fiatare  il  dogma  della  Trinità,  della
Transustanziazione,  della  resurrezione e  di  tutti  gli  altri  misteri,  ma è  così
difficile perdonare a Dio la sua debolezza di cuore; siamo come Giona che si è
fatto venire un terribile mal di testa sotto quella piantina di ricino quando Dio si
è rimangiata la parola di condanna per gli abitanti di Ninive (Giona 3,10 – 4,11).
Un Dio con cui non si può brontolare.
…mormoravano contro il padrone…
«Il verbo usato da Matteo è gonghizo (=brontolare). Indica l’atto con cui uno fa
presente un suo diritto e constata che esso non è stato soddisfatto. Presso il
mondo greco, indica l’opposto della riconoscenza dovuta agli dèi. Ha finito con
l’indicare l’atteggiamento di chi è ostile a Dio o prescinde da lui, quindi non
semplicemente il malumore di chi non vede compiersi una sua aspirazione. E’ il
verbo usato per spiegare l’atto del popolo liberato dall’Egitto e non ancora
entrato  nella  Terra  promessa  che  si  lamenta  del  proprio  destino.  La
mormorazione è contro Mosè ed Aronne, ma di fatto è contro Dio stesso, poiché
lui  ha  indicato  ai  due  personaggi  di  portare  il  popolo  fuori  dall’Egitto.  La
mormorazione muove sempre da una causa concreta: la fame, la sete, la fatica
del camminare nel deserto. Alla base sta la liberazione dall’Egitto: il  popolo
mormora perché a suo giudizio il suo diritto non è stato o non viene soddisfatto.
La  mormorazione  giunge  a  ridersi  di  lui  ripudiandolo:  Fino  a  quando  mi
disprezzerà questo popolo? E fino a quando non avranno fede in me, dopo tutti i
miracoli che ho fatto in mezzo a loro? (Num 14,11). L’uomo dunque si arroga il
diritto  di  giudicare  e  condannare quel  Dio  che l’ha liberato;  a  lui  deve fiducia,
gratitudine e obbedienza, e invece osa farsene giudice»[2].
[1] A.Pronzato PAROLA DI DIO, Ciclo A, Gribaudi, pag 263
[2] Commento di don Nando Bonati

13 settembre 2020. Domenica 24a
DIO PERDONA. IO NO. Atto secondo.
Il brano di Matteo appartiene al cap. 18, che raccoglie una serie di istruzioni pastorali sull’amore interno
alla chiesa: non scandalizzare i piccoli, andare a cercare la pecora perduta, saper correggere il fratello…La
parabola di oggi è rivolta alla chiesa e non intende dettare regole per la società la quale ha i propri
Codici per amministrare la giustizia.  I versetti dal 21 al 35 concludono questo messaggio con una particolare
accentuazione sul “perdonare”: parola molto usata ma spesso di difficile applicazione.

 Preghiamo. O Dio di giustizia e di amore, che perdoni a noi se perdoniamo ai nostri fratelli, 

https://sestogiorno.it/13-settembre-2020-domenica-24adio-perdona-io-no-atto-secondo/
https://sestogiorno.it/13-settembre-2020-domenica-24adio-perdona-io-no-atto-secondo/


crea in noi un cuore nuovo a immagine del tuo Figlio, un cuore sempre più grande di ogni
offesa,  per ricordare al mondo come tu ci ami.  Per il nostro Signore Gesù Cristo…
Dal libro del Siràcide 27,33-28,9
 Rancore e ira sono cose orribili, e il peccatore le porta dentro.  Chi si vendica subirà la
vendetta  del  Signore,  il  quale  tiene  sempre  presenti  i  suoi  peccati.  Perdona  l’offesa  al  tuo
prossimo e per la tua preghiera ti saranno rimessi i peccati. Un uomo che resta in collera
verso  un  altro  uomo,  come  può  chiedere  la  guarigione  al  Signore?   Lui  che  non  ha
misericordia per l’uomo suo simile, come può supplicare per i propri peccati?  Se lui, che è
soltanto carne, conserva rancore, come può ottenere il perdono di Dio?  Chi espierà per i suoi
peccati? Ricòrdati della fine e smetti di odiare, della dissoluzione e della morte e resta fedele
ai  comandamenti.  Ricorda i  precetti  e  non odiare il  prossimo, l’alleanza dell’Altissimo e
dimentica gli errori altrui.
Salmo 102 Il Signore è buono e grande nell’amore.
Benedici il Signore, anima mia, quanto è in me benedica il suo santo nome.
Benedici il Signore, anima mia, non dimenticare tutti i suoi benefici.
Egli perdona tutte le tue colpe, guarisce tutte le tue infermità,
salva dalla fossa la tua vita, ti circonda di bontà e misericordia.
Non è in lite per sempre, non rimane adirato in eterno.
Non ci tratta secondo i nostri peccati e non ci ripaga secondo le nostre colpe.
Perché quanto il cielo è alto sulla terra, così la sua misericordia è potente su quelli che lo
temono;
quanto dista l’oriente dall’occidente, così egli allontana da noi le nostre colpe.
Dalla lettera di san Paolo apostolo ai Romani 14,7-9
 Fratelli, nessuno di noi vive per se stesso e nessuno muore per se stesso, perché se noi
viviamo, viviamo per il Signore, se noi moriamo, moriamo per il Signore.  Sia che viviamo, sia
che moriamo, siamo del Signore.  Per questo infatti Cristo è morto ed è ritornato alla vita: per
essere il Signore dei morti e dei vivi.
Dal Vangelo secondo Matteo 18,21-35
 In quel tempo, Pietro si avvicinò a Gesù e gli disse: «Signore, se il mio fratello commette
colpe contro di me, quante volte dovrò perdonargli? Fino a sette volte?». E Gesù gli rispose:
«Non ti dico fino a sette volte, ma fino a settanta volte sette. Per questo, il regno dei cieli è
simile a un re che volle regolare i conti con i suoi servi. Aveva cominciato a regolare i conti,
quando gli fu presentato un tale che gli doveva diecimila talenti. Poiché costui non era in
grado  di  restituire,  il  padrone  ordinò  che  fosse  venduto  lui  con  la  moglie,  i  figli  e  quanto
possedeva, e così saldasse il debito. Allora il servo, prostrato a terra, lo supplicava dicendo:
“Abbi pazienza con me e ti restituirò ogni cosa”. Il padrone ebbe compassione di quel servo,
lo lasciò andare e gli  condonò il  debito.   Appena uscito,  quel  servo trovò uno dei  suoi
compagni,  che  gli  doveva  cento  denari.  Lo  prese  per  il  collo  e  lo  soffocava,  dicendo:
“Restituisci quello che devi!”. Il suo compagno, prostrato a terra, lo pregava dicendo: “Abbi
pazienza con me e ti restituirò”. Ma egli non volle, andò e lo fece gettare in prigione, fino a
che non avesse pagato il debito. Visto quello che accadeva, i suoi compagni furono molto
dispiaciuti  e  andarono a riferire  al  loro padrone tutto l’accaduto.  Allora il  padrone fece
chiamare quell’uomo e gli disse: “Servo malvagio, io ti ho condonato tutto quel debito perché
tu mi hai pregato. Non dovevi anche tu aver pietà del tuo compagno, così come io ho avuto
pietà di te?”. Sdegnato, il padrone lo diede in mano agli aguzzini, finché non avesse restituito
tutto il dovuto.  Così anche il Padre mio celeste farà con voi se non perdonerete di cuore,
ciascuno al proprio fratello».

DIO PERDONA. IO NO. Atto secondo. Don Augusto Fontana
Il brano di Matteo appartiene al cap. 18, che raccoglie una serie di istruzioni
pastorali sull’amore interno alla chiesa: non scandalizzare i piccoli, andare
a cercare la pecora perduta, saper correggere il fratello…La parabola di oggi
è rivolta alla chiesa e non intende dettare regole per la società la quale
ha  i  propri  Codici  per  amministrare  la  giustizia.   I  versetti  dal  21  al  35
concludono  questo  messaggio  con  una  particolare  accentuazione  sul



“perdonare”:  parola  molto  usata  ma  spesso  di  difficile  applicazione.
La struttura del brano.
Il brano può essere diviso in due parti: � il dialogo con Pietro � e la parabola del
servo disonesto.  La parabola, poi, a sua volta, è divisa in 3 scene: �nel palazzo
il padrone con il servo; � in strada il servo col suo collega; � nel palazzo di
nuovo il padrone con il servo.
E poi la parabola si chiude con una “promessa” che nel Padre nostro diventa
preghiera: «Padre, rimetti a noi i nostri debiti come anche noi li rimettiamo ai
nostri debitori».
La narrazione si regge sul contrasto tra l’agire di Dio verso l’uomo e
quello  dell’uomo  verso  gli  altri  uomini.  Le  parabole  ricorrono
frequentemente al contrasto paradossale perché il Vangelo è una novità che
spezza il corso regolare e prevedibile delle cose e contrasta con la
consuetudine. Fra il mondo di Dio e il nostro si verifica spesso una con-
trapposizione.
«Quante volte dovrò perdonare?».
Pietro, dopo aver ascoltato il messaggio precedente di Gesù ha un problema
molto concreto: ma quante volte occorre perdonare?
Nell’Antico Testamento si  racconta un evento (in Genesi  4) da cui  Gesù (e
Matteo) trae spunto: Caino, dopo aver ucciso Abele, riconosce la colpa davanti
al Signore il quale gli promette: «Chiunque ucciderà Caino subirà la vendetta
sette volte». Gesù dice di perdonare non sette volte, non settanta volte, ma
70×7=490 volte.  Alla vendetta sproporzionata, un perdono illimitato.
Luca 17,4 ha una propria versione del perdono: «E se pecca sette volte al
giorno contro di te e sette volte ti dice «Mi pento», tu gli perdonerai».
...il regno dei cieli è simile a… Il comportamento di Dio.
Nella prima scena tutto sembra inverosimile.

Il debito contratto dal servo è di proporzioni irreali (10.000 talenti pari a1.
164 tonnellate d’oro).
Il servo ha supplicato un rinvio del pagamento («Signore, abbi pazienza2.
con me e ti restituirò tutto») e si è visto cancellare l’intero debito («lo
lasciò andare e gli condonò il debito»). La risposta di Dio è sempre oltre
la misura delle aspettative, oltre il ‘giusto’.
Nulla viene detto sulle qualità del servo, se buono e fedele, se abile nel3.
lavoro, se ha reso grandi servizi al suo padrone. Si dice soltanto che ha
«supplicato»  appellandosi  alla  magnanimità  (makrothumia=  animo
largo)  del  padrone,  lo  ha  pregato  come  si  prega  una  divinità
inginocchiandosi  (proskunein).

Il comportamento di Dio appare sempre esagerato. Mancasse questa
esagerazione,  immagineremmo  l’agire  di  Dio  come  una  copia  del
nostro. Il paradosso è un tratto che spesso l’evangelista utilizza per attirare
l’attenzione sulla diversità di Dio. Per qual motivo il padrone perdona il
debito? Il Vangelo scrive: “Impietositosi…” (v. 27. Nel testo greco, è una
parola tipica dell’amore materno: una commozione viscerale. È il verbo del buon
Samaritano  e  del  padre  del  figlio  prodigo.  Un  verbo  che  esprime  non  solo
un’emozione,  ma  comportamenti  concreti.
...il regno dei cieli è simile a…Il comportamento dell’uomo.
La  seconda  scena  della  parabola  ci  riporta  nel  mondo  degli  uomini.  La
relazione è fra uomo e uomo. Se leggessimo questa parte della parabola
senza  aver  letto  la  precedente,  saremmo  certamente  tentati  di
concludere: è giusto che il denaro prestato venga restituito; il servo che
vuol  farsi  restituire  il  proprio  denaro  forse  ha  sbagliato  i  modi,  ma  ha



sostanzialmente ragione. Tutto si capovolge, se osserviamo il comportamento di
questo servo alla luce dell’antefatto: a lui, per primo, è stato condonato un
debito immenso; ora non è capace di una piccola dilazione di tempo né, meno
ancora, di un condono (100 denari, pari a 30 grammi d’oro). E così ciò che
prima pareva normale diventa incomprensibile, del tutto ingiusto. La parabola
mira  esplicitamente  a  porre  in  risalto  un  antefatto  che  cambia  tutto:  cioè
guardare le cose a partire dalla «lieta notizia» del perdono immenso di Dio.Il
perdono non ha rigenerato il servo, né l’incontro con la gratuità gli ha allargato
lo spirito. Non ha capito che accettare di essere perdonati significa entrare in un
circolo nuovo di rapporti, nel quale i criteri della cosiddetta “giustizia” diventano
subito inadeguati. Se dimentichiamo che noi siamo stati – per primi – perdonati,
gratuitamente amati, non comprendiamo più nulla né del perdono di Dio né del
nostro  perdono verso i  fratelli.  E  diventiamo inevitabilmente difensori  della
rigida  giustizia,  al  punto  da  volerla  imporre  anche  a  Dio.  Anziché  essere
annunciatori  del  volto  nuovo  e  sorprendente  del  Dio  di  Gesù,  si  diventa
annunciatori  ripetitivi  di  una  figura  ovvia  di  Dio,  rigida,  triste,  troppo  simile  a
come  gli  uomini  se  la  immaginano  per  avere  la  forza  di  stupirli  e  affascinarli.
un finale che …corregge la parabola. Perche’?
Nel terzo quadro della parabola l’atteggiamento del padrone si capovolge: alla
misericordia subentra la severità. Il motivo è che il servo non si è comportato
come lui: «Non dovevi anche tu aver compassione del tuo compagno come io
ho avuto compassione di te?». La generosità del padrone non ha introdotto
alcuna novità nel comportamento del servo. Si direbbe una generosità sprecata.
E la storia finisce così: «Il padrone, adirato, lo consegnò agli aguzzini, finché non
avesse  pagato  tutto  il  debito».   Se  la  parabola  terminasse  qui,  potremmo
intitolarla: «Storia del fallimento della generosità di Dio». L’uomo non si lascia
rinnovare da Dio.
«Così  anche il  Padre  mio  celeste  farà  a  voi,  se  non perdonerete  di  cuore
ciascuno  al  proprio  fratello».  L’affermazione  che  conclude  la  parabola  –
probabilmente dovuta all’evangelista Matteo – appare come un ritorno ad un
rapporto non gratuito ma calcolato e tradizionale (se ti penti ti perdono…). Il
perdono fraterno sembra diventato la condizione per ottenere il perdono di Dio.
Non è più la incondizionata misericordia di  Dio a guidare il  discorso,  ma il
perdono dell’uomo: “Rimetti a noi i nostri debiti come anche noi li rimettiamo ai
nostri debitori”. La parabola si è capovolta (con soddisfazione dei moralisti!).
Letta in questo modo, la parabola non ha più nulla che trascende il nostro modo
di pensare. La ragione del nostro perdono non è più un perdono già ricevuto,
ma il timore di non essere perdonati. C’è nell’uomo – anche nell’uomo credente
–  una  sorta  di  inerzia  che  è  difficile  smuovere.  La  novità  non  si  fa  mai  subito
strada in mezzo ai vecchi schemi. Matteo aggiunge dunque un ‘correttivo’ che
ritiene necessario a seguito delle perplessità e dei problemi della sua comunità
(e della nostra?).
 Un messaggio praticabile?
La  parabola  del  servo  e  del  padrone  offre  un  messaggio  praticabile?  Diciamo
subito che la parabola non intende indicare una norma. Rivela anzitutto come
Dio si pone davanti all’uomo. È strano che non si dica come ci si debba porre, a
nostra volta, davanti a Lui, bensì come collocarci davanti al fratello. L’amore di
Dio  non  è  circolare,  ma  espansivo.  È  nella  linea  della  gratuità,  non  della
reciprocità. Questo è il nucleo. La parabola non afferma che il perdono illimitato
debba  essere  un  articolo  della  Costituzione  degli  Stati.  Tuttavia,  dice  che
‘questo‘ farebbe Dio. E’ un invito forte al discepolo perché allarghi lo spazio del
perdono, e non della ferrea giustizia, anzitutto nella comunità ecclesiale (Mt
5,23-24:  Se  dunque  presenti  la  tua  offerta  sull’altare  e  lì  ti  ricordi  che  tuo
fratello ha qualche cosa contro di te, lascia lì il tuo dono davanti all’altare e va’



prima  a  riconciliarti  con  il  tuo  fratello  e  poi  torna  ad  offrire  il  tuo  dono);  ma
anche  nel  mondo.
PER APPROFONDIRE.
1° dubbio: «ma io mi sento così perdonato  dal Padre?».
2°  dubbio:  «Come,  dove,  quando posso,  da  cristiano,  conciliare  perdono e
giustizia?». «Il perdono non elimina né diminuisce l’esigenza della riparazione,
che è propria della giustizia».[1]
————————————————–
[1] Messaggio di Giovanni Paolo II per la 30° Giornata mondiale della Pace 1 gennaio 1997: “Offri il perdono, ricevi la pace”.

6 settembre 2020. Domenica 23a
DIO PERDONA IO NO. Atto primo
«Un viandante passava un giorno per la strada, quando gli passò accanto di corsa un uomo a cavallo. Aveva lo
sguardo cattivo e le mani sporche di sangue. Qualche minuto dopo spuntò un gruppo di cavalieri,  i  quali
chiesero al viandante se aveva visto passare uno con le mani sporche di sangue. Lo stavano inseguendo.«Chi
è?» chiese il viandante.«Un assassino»  rispose il capo della comitiva.«E lo state inseguendo per consegnarlo
alla giustizia? » chiese ancora il viandante.« No – disse il capo – Lo inseguiamo per insegnargli la retta via». Se
malauguratamente investiamo qualcuno, siamo tenuti a fermarci per soccorrerlo, altrimenti la legge e il codice
della  strada  ci  rendono  colpevoli  di  omissione  di  soccorso.  Se  invece  vediamo  qualcuno  in  difficoltà  e  non
interveniamo,  per  la  legge  non  è  omissione  di  soccorso.

Preghiamo. O Padre, che ascolti quanti si accordano nel chiederti qualunque
cosa nel nome del tuo Figlio, donaci un cuore e uno spirito nuovo, perché ci
rendiamo responsabili della sorte di ogni fratello secondo il comandamento
dell’amore, pienezza di tutta la legge. Per Gesù Cristo nostro Signore. Amen.
Dal libro del profeta Ezechièle 33,1.7-9
Mi fu rivolta questa parola del Signore: «O figlio dell’uomo, io ti ho posto come
sentinella per la casa d’Israele. Quando sentirai dalla mia bocca una parola, tu
dovrai avvertirli da parte mia. Se io dico al malvagio: “Malvagio, tu morirai”, e
tu non parli perché il malvagio desista dalla sua condotta, egli, il  malvagio,
morirà per la sua iniquità, ma della sua morte io domanderò conto a te. Ma se
tu avverti  il  malvagio della sua condotta perché si  converta ed egli  non si
converte dalla sua condotta,  egli  morirà per la sua iniquità,  ma tu ti  sarai
salvato».
Salmo 94  Ascoltate oggi la voce del Signore.
Venite, cantiamo al Signore, acclamiamo la roccia della nostra salvezza.
Accostiamoci a lui per rendergli grazie, a lui acclamiamo con canti di gioia.
Entrate: prostràti, adoriamo, in ginocchio davanti al Signore che ci ha fatti.
È lui il nostro Dio e noi il popolo del suo pascolo, il gregge che egli conduce.
Se ascoltaste oggi la sua voce! «Non indurite il cuore come a Merìba, come nel
giorno di Massa nel deserto,
dove mi tentarono i vostri padri: mi misero alla prova pur avendo visto le mie
opere».
Dalla lettera di san Paolo apostolo ai Romani 13,8-10
Fratelli, non siate debitori di nulla a nessuno, se non dell’amore vicendevole;
perché  chi  ama  l’altro  ha  adempiuto  la  Legge.  Infatti:  «Non  commetterai
adulterio,  non  ucciderai,  non  ruberai,  non  desidererai»,  e  qualsiasi  altro
comandamento, si ricapitola in questa parola: «Amerai il tuo prossimo come te
stesso». La carità non fa alcun male al prossimo: pienezza della Legge infatti è
la carità.

https://sestogiorno.it/6-settembre-2020-domenica-23adio-perdona-io-no-atto-primo/
https://sestogiorno.it/6-settembre-2020-domenica-23adio-perdona-io-no-atto-primo/


Dal Vangelo secondo Matteo 18,15-20
Gesù disse ai suoi discepoli: «Se il tuo fratello commetterà una colpa contro di
te, va’ e ammoniscilo fra te e lui solo; se ti ascolterà, avrai guadagnato il tuo
fratello; se non ascolterà, prendi ancora con te una o due persone, perché ogni
cosa sia risolta sulla parola di due o tre testimoni. Se poi non ascolterà costoro,
dillo alla comunità; e se non ascolterà neanche la comunità, sia per te come il
pagano e il pubblicano. In verità io vi dico: tutto quello che legherete sulla terra
sarà legato in cielo, e tutto quello che scioglierete sulla terra sarà sciolto in
cielo.  In  verità  io  vi  dico  ancora:  se  due  di  voi  sulla  terra  si  metteranno
d’accordo per  chiedere qualunque cosa,  il  Padre mio che è  nei  cieli  gliela
concederà. Perché dove sono due o tre riuniti nel mio nome, lì sono io in mezzo
a loro». 
DIO PERDONA, IO NO. Atto primo[1]. Don Augusto Fontana
«Un viandante passava un giorno per la strada, quando gli passò accanto di
corsa un uomo a cavallo. Aveva lo sguardo cattivo e le mani sporche di sangue.
Qualche minuto dopo spuntò un gruppo di cavalieri, i quali chiesero al viandante
se  aveva  visto  passare  uno  con  le  mani  sporche  di  sangue.  Lo  stavano
inseguendo.«Chi è?» chiese il viandante.«Un assassino»  rispose il capo della
comitiva.«E lo state inseguendo per consegnarlo alla giustizia? » chiese ancora
il viandante.« No – disse il capo – Lo inseguiamo per insegnargli la retta via» [2].
Se  malauguratamente  investiamo  qualcuno,  siamo  tenuti  a  fermarci  per
soccorrerlo, altrimenti la legge e il codice della strada ci rendono colpevoli di
omissione  di  soccorso.  Se  invece  vediamo  qualcuno  in  difficoltà  e  non
interveniamo, per la legge non è omissione di soccorso. Anche nel nostro essere
cristiani possiamo correre il rischio di fermarci all’osservanza stretta della legge.
Qualcuno arriva a dire “Vivi e lascia vivere.”. La Parola di Dio di oggi ci mette in
guardia. Il salmo di questa domenica ci ha fatto ripetere: “Ascoltate oggi la voce
del Signore”. Dice infatti nella prima lettura il profeta Ezechiele: “Ascolterai una
parola dalla mia bocca e tu li avvertirai da parte mia […] se tu non parli per
distogliere il malvagio dalla sua condotta […] della sua morte chiederò conto a
te”.  Ognuno  di  noi  è  responsabile  del  fratello;  “respons/abile”  nel  senso
etimologico del termine: “abile a rispondere” della vita degli altri e di questo il
Signore ci chiederà conto.
Quando domenica scorsa Matteo riferiva la frase di Gesù: “Chi vuol essere mio
discepolo mi segua prendendo la croce”, gli occorreva una spiegazione. Alla
domanda: “Cosa significa portare la croce?”, Matteo risponde riferendo, nel cap.
18,  le indicazioni  di  Gesù alla sua comunità di  discepoli.  Viene chiamato il
“Discorso ecclesiale” che è la quarta delle 5 grandi raccolte di “discorsi” di Gesù
nel Vangelo di Matteo.
Il  cammino della fede cristiana non è un’esperienza privata e solitaria,  ma
avviene  dentro  e  con  una  comunità;  al lora  si  pone  i l  problema
dell’atteggiamento da assumere di fronte al comportamento di un membro che,
a tuo giudizio, sta sbagliando.
Matteo, dopo aver ricordato (18,12) lo stile del buon pastore che lascia le 99
pecore al sicuro per cercare quella perduta, affronta esplicitamente il problema
della riconciliazione, della correzione fraterna, del perdono, del dialogo. E noi
sentiremo risuonare per 2 domeniche questi inviti.
La difficile riconciliazione nella Chiesa.
Matteo, di fronte alla situazione di grave peccato all’interno della comunità,
offre alcuni indirizzi:
1- La comunità intera e ogni singolo membro, deve prendersi in carico il fratello
che sbaglia. Il testo evangelico si rivolge al “Tu” di ogni credente: “Tu va e
ammoniscilo…tu prendi con te alcuni testimoni…tu dillo alla comunità e se il
tuo fratello….avrai riconquistato il tuo fratello”. Dunque non una responsabilità



delegabile agli altri, ma una sollecitudine personale che non lascia scampo. S.
Paolo (1a Corinzi 9,21-22) “Con coloro che non hanno legge sono diventato
come uno che è senza legge…per guadagnare coloro che sono senza legge. Mi
sono fatto debole con i deboli, per guadagnare i deboli; mi sono fatto tutto a
tutti, per salvare ad ogni costo qualcuno”[3].  Inoltre proprio nel momento in cui
un fratello sbaglia contro di te, questo è il momento in cui anche la chiesa si
mobilita e si mette in cammino. E’ tutta la chiesa che si deve consumare per
uno  solo.  L’assemblea,  la  chiesa,  che  è  la  convocazione  dei  perdonati,  la
convocazione  di  coloro  ai  quali  è  stata  usata  misericordia  dal  Cristo,  è  lo
strumento per eccellenza della misericordia.
2- Il metodo della correzione fraterna diventa l’indicazione pratica di come si
diventa  sentinelle  corresponsabili  gli  uni  degli  altri.  Ma  è  l’atteggiamento
interiore che è importante: forse è ancora facile dire in faccia agli altri quello
che  gli  va  detto,  ma  questa  non  è  correzione  fraterna,  resta  giudizio  o
predicozzo.  Il  verbo  gr.  èlenxon  che  è  stato  tradotto  con  “ammoniscilo”
letteralmente significa «convincilo». Non è la posizione di un superiore verso un
inferiore  per  ammonirlo,  ma  è  il  dialogo  mite  di  un  fratello  che  prima  di
guardare la pagliuzza nell’occhio dell’altro, è cosciente del rischio di avere una
trave conficcata nel proprio, trave che deformerebbe la percezione della realtà
(Mt 7,4). Storicamente è avvenuto che la correzione fraterna, soprattutto nei
monasteri a partire dai Monaci ebrei di Qumran del 1° secolo, avvenisse dopo la
lettura  della  Parola  di  Dio  perché  davanti  alla  Parola  di  Dio  nessuno  può
esimersi  dal  riconoscersi  in  deficit  di  fedeltà.  Oggi  s.  Paolo dice che dobbiamo
considerarci  sempre in deficit:  “Non abbiate alcun debito con nessuno se non
quello dell’amore fraterno”. Che è come dire che non riusciremo mai ad andare
in credito o alla pari di amore con Dio e con gli altri. S. Paolo in 1 Cor. 6,1-7
raccomanda addirittura di non risolvere le questioni davanti ai tribunali civili,
ma di comporle all’interno della Comunità. E anche quando la riconciliazione
con il fratello non accade “trattalo come un pagano e un pubblicano” e cioè
come  Gesù  trattava  i  pubblicani  e  i  peccatori:  «i  farisei  dicevano  ai  suoi
discepoli:  “Perché  il  vostro  maestro  mangia  insieme  ai  pubblicani  e  ai
peccatori?”»  (Mt  9,11).
3- La prima preoccupazione non deve essere quella del fare pulizia dentro la
comunità secondo il proverbio popolare molto comune, ma poco evangelico:
“Meglio pochi, ma buoni”. La prima preoccupazione è “guadagnare il fratello”.
La preoccupazione di Gesù non è quello di buttare fuori le mele marce, ma che
il fratello capisca che di fatto rischia la rottura con la comunità storica a cui
appartiene, anche se resta ancora nelle preghiere della comunità: «se due di voi
sulla terra si accorderanno per chiedere qualunque cosa, il Padre mio che è nei
cieli gliela concederà».  Questo “accordo” in greco esprime la “sinfonia (lett.
“faranno una sinfonia”; in gr.sunfonesosin). Nella sinfonia ci sono voci diverse,
ma sono accordate tra loro, per cui esce non un rumore, bensì un’armonia, una
“sinfonia”, appunto. La preghiera cristiana deve perciò essere fatta da molte
persone in accordo le une con le altre, in modo da fare una sinfonia. La grave
responsabilità  che  Gesù  aveva  affidato  a  Pietro  di  legare  e  di  sciogliere,  ora
viene esteso a tutti i membri della comunità: ”Tutto quello che legherete sarà
legato….”. E qui è utile ricordare che Gesù ci aveva messo in guardia di non
fare come certi farisei che «Legano pesanti fardelli sulle spalle della gente, ma
loro non vogliono muoverli  neppure con un dito» (Mt 23,4). Il  metodo delle
scomuniche e dei roghi purificatori, fisici e morali, è un metodo che ha lasciato
troppe  drammatiche  perplessità  per  non  dover  andarci  cauti  ad  invocare
ostracismi, tribunali ecclesiastici e liste di proscrizione. «Perché dove sono due
o tre  riuniti  nel  mio nome,  lì  sono io  in  mezzo a loro»:  questa frase è la
traduzione cristiana di un tema biblico importante: l’abitazione e la presenza di
Dio.  Il  Signore  abita  in  una tenda in  mezzo al  suo  popolo  e,  nella  tenda,



accompagna il popolo nel suo pellegrinaggio nel deserto. Così per il tempio di
Gerusalemme: lì abita il Nome del Signore. Un testo della Mishnà (una raccolta
ebraica di leggi) dice: “Se due persone sono riunite senza che parlino della
Torah, della Legge, è una riunione di burloni; ma se due persone sono riunite e
parlano della Torah, la shekinah (Dio stesso) dimora in mezzo a loro”. Ora,
quello che per l’Ebreo era la Torah, per il cristiano è Gesù. Se due persone sono
insieme nel  nome di  Gesù,  c’è la  sua presenza.  Tutta la  storia del  mondo
termina, secondo la Bibbia, quando Dio abiterà fra gli uomini per sempre: “Ecco
la dimora di Dio fra gli uomini; egli dimorerà tra di loro ed essi saranno suo
popolo ed egli sarà il Dio-con-loro” (Ap 21,3-4).
La difficile riconciliazione nella società.
In  occasione  del  Giubileo  del  2000,  la  Caritas  Italiana  aveva  emesso  un
documento programmatico intitolato “Liberare la pena”. In esso mi avevano
interessato  alcuni  passaggi:  «La  mediazione  penale:  con  il  termine
“mediazione” si intende, in via generale, un procedimento di risoluzione dei
conflitti  che  coinvolge  un  terzo  neutrale,  con  l’intento  di  favorire  la
comprensione e il riconoscimento reciproco tra le parti e promuovere fra loro
l’eventuale stipulazione di accordi volontari… Nella mediazione penale quindi
sia  la  vittima  sia  l’agente  del  reato  hanno  la  possibilità  di  partecipare
attivamente, e a titolo volontario, alla risoluzione dei problemi che sorgono dalla
commissione del reato con l’aiuto di un terzo che agisce in modo imparziale.
All’esito  dell’incontro  è  possibile  l’elaborazione  di  un’attività  riparativa,
materiale o simbolica, nella forma, per esempio, di prestazioni gratuite a favore
dell’offeso  o  della  collettività,  del  risarcimento  del  danno».   Gli  scenari  futuri
lasciano  intendere  una  diffusione  della  Giustizia  Riparativa.  Il  Carcere  arriverà
ad  essere  estrema  ratio?  Il  Card.  Martini  affermava:  “la  carcerazione  va  vista
come  un  intervento  di  emergenza,  un  estremo  rimedio  per  arginare  una
violenza gratuita e ingiusta, impazzita e disumana; è un rimedio necessario per
fermare coloro che, afferrati da un istinto egoistico e distruttivo, hanno perso il
controllo di sé, calpestano i valori sacri della vita e delle persone e il senso della
convivenza civile“[4].
Insomma, mentre vorremo lavorare per sbloccare certe situazioni, resta vero
che  l’istituzione  penitenziaria  va  troppo  adagio  nel  proporre  riforme  che
rendano, innanzitutto, la vita in carcere più umana e socializzante. Il carcere è
un ambiente ad ‘istituzione totale’  che per  la  sua stessa natura  rischia  di
ripiegarsi  sempre più su se stesso, nel  suo isolamento, divenendo luogo di
esclusione  e  di  rifiuto,  amministrato  da  rigidi  regolamenti  finalizzati  alla
custodia e retto da pratiche che sanno sempre di repressione, ‘misure limitative
e privative della libertà’.
————————————————-
[1] ATTO SECONDO, domenica prossima 13 settembre 2020
[2] Da Antony  Mello LA PREGHIERA DELLA RANA Vol. 1° pag. 116
[3] A dimostrazione che il passaggio dagli indirizzi di fondo della riconciliazione alla prassi concreta necessita di
discernimento, posso citare Paolo che in alcune occasioni adotta criteri che appaiono contradditori come nel
caso di un grave scandalo (2 Tess 3,6): «Vi ordiniamo pertanto, fratelli, nel nome del Signore nostro Gesù Cristo,
di tenervi lontani da ogni fratello che si comporta in maniera indisciplinata e non secondo la tradizione che ha
ricevuto da noi».
[4] Colpa e Pena, per una nuova cultura della giustizia, atti del convegno, Bergamo 2000.



30 AGOSTO 2020. Domenica 22a
GESU’. UNO PER CUI VALE LA PENA VIVERE.
La mia (e la tua) vita è “in relazione”. La relazione, quando è profonda, orienta in modo determinante l’esistenza
e  la  custodisce  dalla  frammentazione  e  alienazione.  A  volte  la  relazione  è  fonte  di  conflitti;  tuttavia  può
diventare garanzia di sicurezza. Ho fatto qualche tratto di sentiero con alcuni uomini “di strada”, clochards, e
davvero non riesco a capire come si possa resistere in una vita così sradicata ed esposta. Li stimo per il loro
spirito di adattamento e povertà essenziale. Io non ne sarei capace. Gesù non era un clochard; era pieno di
relazioni, ma con la vita che faceva se mi avesse detto “seguimi” lo avrei deluso. Come quel giovane a cui Gesù
aveva chiesto “Vendi tutto per i poveri poi vieni e seguimi”; ma lui “se ne andò triste perché aveva molti beni”

Preghiamo.  Rinnovaci  con il  tuo  Spirito  di  verità,  o  Padre,  perché non ci
lasciamo deviare dalle seduzioni del mondo, ma come veri discepoli, convocati
dalla  tua parola,  sappiamo discernere ciò che è buono e a te gradito,  per
portare ogni giorno la croce sulle orme di Cristo, nostra speranza. Egli è Dio, e
vive e regna con te nell’unità dello Spirito Santo sempre. Amen.
Dal libro del profeta Geremìa 20,7-9
Mi hai sedotto, Signore, e io mi sono lasciato sedurre; mi hai fatto violenza e hai
prevalso.  Sono  diventato  oggetto  di  derisione  ogni  giorno;  ognuno  si  beffa  di
me. Quando parlo, devo gridare, devo urlare: «Violenza! Oppressione!». Così la
parola del Signore è diventata per me causa di vergogna e di scherno tutto il
giorno. Mi dicevo: «Non penserò più a lui, non parlerò più nel suo nome!». Ma
nel  mio cuore c’era come un fuoco ardente,  trattenuto nelle  mie ossa;  mi
sforzavo di contenerlo, ma non potevo.
Salmo 62  Ha sete di te, Signore, l’anima mia.
O Dio, tu sei il mio Dio, dall’aurora io ti cerco, ha sete di te l’anima mia,
desidera te la mia carne in terra arida, assetata, senz’acqua.
Così nel santuario ti ho contemplato, guardando la tua potenza e la tua gloria.
Poiché il tuo amore vale più della vita, le mie labbra canteranno la tua lode.
Così ti benedirò per tutta la vita: nel tuo nome alzerò le mie mani.
Come saziato dai cibi migliori, con labbra gioiose ti loderà la mia bocca.
Quando penso a te che sei stato il mio aiuto, esulto di gioia all’ombra delle tue
ali.
A te si stringe l’anima mia: la tua destra mi sostiene.
Dalla lettera di san Paolo apostolo ai Romani 12,1-2
Fratelli,  vi  esorto,  per  la  misericordia  di  Dio,  a  offrire  i  vostri  corpi  come
sacrificio vivente, santo e gradito a Dio; è questo il vostro culto spirituale. Non
conformatevi a questo mondo, ma lasciatevi trasformare rinnovando il vostro
modo di pensare, per poter discernere la volontà di Dio, ciò che è buono, a lui
gradito e perfetto.
Dal Vangelo secondo Matteo 16,21-27
In quel tempo, Gesù cominciò a spiegare ai suoi discepoli che doveva andare a
Gerusalemme  e  soffrire  molto  da  parte  degli  anziani,  dei  capi  dei  sacerdoti  e
degli scribi, e venire ucciso e risorgere il terzo giorno. Pietro lo prese in disparte
e si  mise a rimproverarlo dicendo: «Dio non voglia,  Signore;  questo non ti
accadrà mai». Ma egli, voltandosi, disse a Pietro: «Va’ dietro a me, Satana! Tu
mi sei di scandalo, perché non pensi secondo Dio, ma secondo gli uomini!».
Allora Gesù disse ai  suoi discepoli:  «Se qualcuno vuole venire dietro a me,
rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua. Perché chi vuole salvare la
propria vita,  la  perderà;  ma chi  perderà la propria vita  per causa mia,  la
troverà. Infatti quale vantaggio avrà un uomo se guadagnerà il mondo intero,
ma perderà la propria vita? O che cosa un uomo potrà dare in cambio della
propria vita? Perché il Figlio dell’uomo sta per venire nella gloria del Padre suo,
con i suoi angeli, e allora renderà a ciascuno secondo le sue azioni».

GESU’.  UNO  PER  CUI  VALE  LA  PENA

https://sestogiorno.it/30-agosto-2020-domenica-22agesu-uno-per-cui-vale-la-pena-vivere/
https://sestogiorno.it/30-agosto-2020-domenica-22agesu-uno-per-cui-vale-la-pena-vivere/


VIVERE.  Don  Augusto  Fontana
La mia (e la tua) vita è “in relazione”. La relazione, quando è profonda, orienta
in  modo  determinante  l’esistenza  e  la  custodisce  dalla  frammentazione  e
alienazione.  A  volte  la  relazione  è  fonte  di  conflitti;  tuttavia  può  diventare
garanzia di sicurezza. Ho fatto qualche tratto di sentiero con alcuni uomini “di
strada”, clochards, e davvero non riesco a capire come si possa resistere in una
vita così  sradicata ed esposta. Li  stimo per il  loro spirito di  adattamento e
povertà essenziale. Io non ne sarei capace. Gesù non era un clochard; era pieno
di relazioni, ma con la vita che faceva se mi avesse detto “seguimi” lo avrei
deluso. Come quel giovane a cui Gesù aveva chiesto “Vendi tutto per i poveri
poi vieni e seguimi”; ma lui “se ne andò triste perché aveva molti beni” (Matteo
19,22).
La relazione profonda mi chiede di lasciarmi prendere nel fiducioso abbandono
di chi capisce che solo in tal modo la propria vita è radicalmente garantita e
guidata  in  pienezza.  Per  chi  fa  tale  esperienza,  vivere  equivale  ad  essere
decentrati, presi e posseduti. Questa sembra essere l’esperienza di Geremia e
di Gesù, nei brani biblici di oggi. Per ambedue, l’ambiente circostante è fonte di
“scandalo” in quanto invita a non vivere secondo la relazione fondamentale che
determina la loro vita. Ciò comporta esporre la propria vita, come chiede Gesù
ai  discepoli.  Paolo  ai  Romani  parla  di  un  “sacrificio  gradito  a  Dio”,  un  vero
sacerdozio battesimale che consiste nel vivere la relazione con Dio lasciandosi
guidare e determinare da questa relazione. La fede è lasciarsi sedurre da Dio al
punto da affidare a lui  la propria esistenza; la speranza  è lasciarsi  progettare
radicalmente da lui; la carità è lasciare che il proprio cuore pulsi a tal punto da
non trattenere nulla per sé.
Geremia 20,7-9.
Già agli inizi del regno di Joakim, una violenta requisitoria di Geremia contro il
culto del Tempio lo aveva trascinato in un processo per sacrilegio da cui era
uscito  assolto  (Ger.26,24),  ma profondamente sconvolto.  Di  fronte  alle  sue
peripezie, Geremia compone le “confessioni”, un genere letterario nuovo nella
letteratura biblica, benchè se ne trovi traccia nei Salmi. I racconti di vocazione
in  massima parte  sottolineano lo  stato  di  turbamento e  scoraggiamento in
coloro che si sono sentiti chiamati: tentativo di abbandono in Mosè (Esodo 32),
scoraggiamento in Elia (I Re 19), delusione in Giona (Giona 4), crisi esistenziale
in Geremia (Ger. 20). In particolare diventa penoso sentirsi escluso dalla propria
comunità solo per aver richiamato certe esigenze.
Al v. 7 il profeta ci dà la chiave di tutto il brano: tu mi hai sedotto e io mi
sono lasciato sedurre. In Osea 2,16 la seduzione di Dio nei nostri confronti è
dolce[1].  Ma  occorre  restituire  al  termine  “seduzione”  la  sua  ruvida  e  perfino
brutale evidenza di azione disonesta e infame. Il verbo ebraico pātāh, “sedurre”,
è usato ad esempio in Es 22,15[2] a proposito della violenza sessuale fatta su
una vergine. La ragazza “sedotta”, anche nel linguaggio biblico, è quella circuita
con  raggiri  che  approfittano  della  sua  ingenuità.  Geremia  non  dice  «Mi  hai
affascinato», ma «mi hai ingannato, hai approfittato di me, hai ottenuto quello
che volevi e poi mi hai abbandonato lasciandomi al disprezzo degli altri ed io ci
sono cascato, ho perso la testa, sono stato uno sciocco». Geremia pensava che
la luna di miele proseguisse in modo confortevole (15,16: «quando le tue parole
mi vennero incontro le divorai con avidità; la tua parola fu la gioia e la letizia del
mio  cuore»).  Geremia  pensa  che  se  fosse  stato  meno  coerente  e  meno
appassionato,  se  si  fosse  limitato  all’ordinaria  amministrazione,  se  si  fosse
accontentato di fare il diligente funzionario, se avesse predicato le proprie idee
e non la Parola del Signore, se avesse tenuto conto dei gusti e delle allergie
degli ascoltatori, non si troverebbe ora in questa situazione insopportabile. La
sua è una crisi per eccesso di fedeltà. Ora vorrebbe mettere le pantofole ma si



rende conto che il sogno è irrealizzabile. Dice: «Non ce la farei», perché il segno
della seduzione di Dio ce l’ha inciso ormai sulla carne: «Ma nel mio cuore c’era
come un fuoco ardente, chiuso nelle mie ossa, mi sforzavo di contenerlo, ma
non potevo». Non si può contenere e amministrare questo fuoco, questa febbre.
Salmo 63 (62)
Tu sei il mio Dio, ti cerco come la terra arida cerca l’acqua.  “Mio” non significa
possesso, ma totale dipendenza. La ricerca appassionata di Dio viene espressa
con i due simboli della fame e della sete di Dio. (Amos 8,11-12: « Ecco, verranno
giorni, dice il Signore Dio in cui manderò la fame nel paese, non fame di pane,
né sete di acqua, ma d’ascoltare la parola del Signore. Allora andranno errando
da un mare all’altro e vagheranno da settentrione a oriente, per cercare la
parola del Signore, ma non la troveranno»).  Il Salmo, essendo una preghiera
liturgica, sottolinea il ruolo del tempio come spazio privilegiato della presenza
viva e dinamica di Dio: «La tua misericordia gratuita vale più della vita».
 Romani 12,1-2
La  lettura  inizia  con  un  “Dunque”;  significa  che  si  collega  alla  sezione
precedente costituita dalla sezione dogmatica (capp. 1-11) che introduce la
sezione  esortativa  (Capp.  12-15).  Paolo  trae  le  dovute  conseguenze  etico-
operative che scaturiscono dalla grazia di Cristo. Analizziamo il testo:

Il  verbo  esortare  (parakalein)  significa  invito  e  non  un  ordine  o  un1.
obbligo.
Qual è il contenuto dell’esortazione? Si tratta di presentare a Dio un2.
culto, ma non rituale. I cristiani sono invitati a offrire i loro corpi, cioè se
stessi nella concretezza del quotidiano.
Culto spirituale (loghiken). Letteralmente andrebbe tradotto con “logico,3.
razionale  e  quindi  umano”.  Il  testo  dunque andrebbe tradotto  così:
“Smettete di  offrire culto a Dio con delle cose o degli  animali;  offrite…
sacrifici  “umani”,  cioè  offrite  voi  stessi  con  tutta  la  vostra  razionale
storia  quotidiana”.
<Non siate conformisti  con il  mondo presente.  Trasformatevi  invece4.
rinnovando  la  vostra  mente>.  L’atteggiamento  critico  di  fronte  alle
logiche mondane diventa un gesto sacerdotale.
Sacrificio  vivente,  santo  e  gradito.  Vivente:  noi  siamo  stati  salvati  non5.
da un rito di culto, ma da tenerezza, lavoro, convivialità e sangue caldo
di Gesù. L’impegno di ogni cristiano nell’organizzazione della società e
nella  resistenza militante contro ogni  forma di  ingiustizia  costituisce
quindi un culto autentico, non ritualistico.

Matteo 16, 21-27
Il cap. 16 costituisce, in Matteo un giro di boa, come il cap. 8 per Marco. Quali
mutamenti avvengono per costituire questo stacco? Gesù dà per la prima volta
l’annuncio della passione e morte. Da questo momento Gesù cercherà di far
capire che il proprio stile di una vita “gettata via” (croce) dovrà essere assunto
dai discepoli nel rischio di essere presi in giro o ostacolati. Perdere la vita non
significa necessariamente rischiare la  vita fisica,  come ancora oggi  succede in
certe porzioni di popolo di Dio.
Nel parlare comune c’è il linguaggio dell’augurio, del buon presagio, del «Dio ti
guardi,  ciò  non accadrà mai!».  Nelle  nostre comunità c’è ancora chi  crede
all’augurio, alla buona stella sulla propria vita. Crede cioè, chissà per quale
eccezione, che possiamo essere cristiani senza che ci venga portato via il nostro
modesto mondo pagano. Crede che per noi il Figlio dell’uomo non verrà come
un ladro a portarci via ciò che con sottile equilibrismo, tra buona fede e cattiva
coscienza,  abbiamo  accumulato.  Crediamo,  insomma,  che  si  possa  verificare



per  noi  quel  che un religioso scriveva a mo’  di  dedica sul  libro  da Messa
regalato a una celebre diva: “Con auguri di santità e di successo”. Che è come
cercare di fondere l’acqua con l’olio! Invece si diventa sale della terra quando
noi per primi siamo salati con il  sale che separa ciò che noi pateticamente
vorremmo tenere unito. Ecco il sale di Gesù: a Pietro che gli dà buoni consigli
Gesù dice “Torna dietro di me, Satana. Tu ragioni alla maniera degli uomini”. E
anche se Pietro dice: “Sono pronto a morire con te”, Gesù lo ha già avvertito:
“Questa notte mi rinnegherai”[3]. Gesù raccoglie Pietro fatto a pezzi dalla sua
buona fede e lo sala con la fede.
Il problema della liturgia di oggi è la sequela, una relazione con costi a caro
prezzo e benefici di senso esistenziale.
Ma…ne val la pena?
———————————-————————-

[1] Perciò, ecco, la sedurrò (pātāh) a me, la condurrò nel deserto e parlerò al suo cuore.
[2]Esodo 22, 15: «Se uno seduce una vergine non ancora fidanzata e pecca con lei, ne pagherà la dote nuziale
ed essa diverrà sua moglie».
[3] Matteo 26,34-35

23 agosto 2020. 21a domenica
QUANDO LUI NON E’ COME CREDO.
Come un cuscino che soffoca il neonato senza che neppure se ne accorga, la fede di molti è andata in crisi con
l’abbandono del latino, con la comunione data in mano e distribuita dai laici (spesso donne), con la caduta della
tonaca dei preti, senza contare le beghe interne delle nostre parrocchie, le delusioni che ci dà Dio perché non
fa’  quello  che  ci  aspettiamo.  Dov’è  Gesù  in  tutto  questo?  Certo  non  dove  lo  mettiamo  noi.  La  nostra
superficialità  imprigiona,  talvolta,  Dio  nelle  esteriorità  della  chiesa  delle  apparenze.  Confiniamo  la  fede  nelle
abitudini della fede e allora ci stupiamo di non riuscire più a trovare Dio come al solito.

Preghiamo. O Padre, fonte di sapienza, che nell’umile testimonianza dell’apostolo Pietro hai
posto il fondamento della nostra fede, dona a tutti gli uomini la luce del tuo Spirito, perché
riconoscendo  in  Gesù  di  Nazaret  il  Figlio  del  Dio  vivente,  diventino  pietre  vive  per
l’edificazione della tua Chiesa. Per Gesù Cristo nostro Signore. Amen
Dal libro del profeta Isaìa 22,19-23
Così dice il Signore a Sebna, maggiordomo del palazzo: «Ti toglierò la carica, ti rovescerò dal
tuo  posto.  In  quel  giorno  avverrà  che  io  chiamerò  il  mio  servo  Eliakìm,  figlio  di  Chelkìa;  lo
rivestirò con la tua tunica, lo cingerò della tua cintura e metterò il tuo potere nelle sue mani.
Sarà un padre per gli abitanti di Gerusalemme e per il casato di Giuda. Gli porrò sulla spalla la
chiave della casa di Davide: se egli apre, nessuno chiuderà; se egli chiude, nessuno potrà
aprire.  Lo conficcherò come un piolo in luogo solido e sarà un trono di  gloria per la casa di
suo padre».
Salmo 137 Signore, il tuo amore è per sempre.
Ti rendo grazie, Signore, con tutto il cuore: hai ascoltato le parole della mia bocca.
Non agli dèi, ma a te voglio cantare, mi prostro verso il tuo tempio santo.
Rendo grazie al tuo nome per il tuo amore e la tua fedeltà:
hai reso la tua promessa più grande del tuo nome.
Nel giorno in cui ti ho invocato, mi hai risposto, hai accresciuto in me la forza.
Perché eccelso è il  Signore, ma guarda verso l’umile;  il  superbo invece lo riconosce da
lontano.
Signore, il tuo amore è per sempre: non abbandonare l’opera delle tue mani.
Dalla lettera di san Paolo apostolo ai Romani 11,33-36
O profondità della ricchezza, della sapienza e della conoscenza di Dio! Quanto insondabili

https://sestogiorno.it/23-agosto-2020-21a-domenica-quando-lui-non-e-come-credo/
https://sestogiorno.it/23-agosto-2020-21a-domenica-quando-lui-non-e-come-credo/


sono i suoi giudizi e inaccessibili le sue vie! Infatti, chi mai ha conosciuto il pensiero del
Signore? O chi mai è stato suo consigliere? O chi gli ha dato qualcosa per primo tanto da
riceverne il contraccambio? Poiché da lui, per mezzo di lui e per lui sono tutte le cose. A lui la
gloria nei secoli. Amen.
Dal Vangelo secondo Matteo 16,13-20
In quel tempo, Gesù, giunto nella regione di Cesarèa di Filippo, domandò ai suoi discepoli:
«La gente, chi dice che sia il Figlio dell’uomo?». Risposero: «Alcuni dicono Giovanni il Battista,
altri Elìa, altri Geremìa o qualcuno dei profeti». Disse loro: «Ma voi, chi dite che io sia?».
Rispose Simon Pietro: «Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente». E Gesù gli disse: «Beato sei
tu, Simone, figlio di Giona, perché né carne né sangue te lo hanno rivelato, ma il Padre mio
che è nei  cieli.  E  io  a  te  dico:  tu  sei  Pietro  e  su questa pietra  edificherò la  mia Chiesa e  le
potenze degli inferi non prevarranno su di essa. A te darò le chiavi del regno dei cieli: tutto
ciò che legherai sulla terra sarà legato nei cieli, e tutto ciò che scioglierai sulla terra sarà
sciolto nei cieli». Allora ordinò ai discepoli di non dire ad alcuno che egli era il Cristo. 

QUANDO LUI NON E’ COME CREDO. Don Augusto
Fontana
Come un cuscino che soffoca il neonato senza che neppure se ne accorga, la fede di molti è andata in crisi con l’abbandono
del latino, con la comunione data in mano e distribuita dai laici (spesso donne), con la caduta della tonaca dei preti, senza
contare le beghe interne delle nostre parrocchie, le delusioni che ci dà Dio perché non fa’ quello che ci aspettiamo. Dov’è
Gesù in tutto questo? Certo non dove lo mettiamo noi. La nostra superficialità imprigiona, talvolta, Dio nelle esteriorità della
chiesa delle apparenze. Confiniamo la fede nelle abitudini  della fede e allora ci  stupiamo di  non riuscire più a trovare Dio
come al solito. Ma Dio non è mai «come al solito». Dio non si trova riducendosi a fare quello che si è sempre fatto. Dio, forse,
potrebbe trovarsi nel nuovo che c’è da fare. Come il cieco Bartimeo che “lascia il mantello”, un certo numero di vecchie
abitudini incollate sulla pelle.
Credere significa accettare che Dio abbia da offrire qualcosa di diverso dalla nostra porzione di cibi quotidiani. Qualcuno ha
detto: “Noi ci saremmo accontentati di 3 locali più servizi e lui ci offre prateria eterne”.
Da un’inchiesta in una parrocchia: Prima domanda: « Chi è Gesù per te? ».
Alcune risposte: Uno da riconoscere… uno da trovare… un provocatore…uno da accettare… uno che si impegna… un figlio
“tutto suo Padre”… uno di cui non si può fare a meno… uno pieno di vita… un comunicativo… uno che è umano (Fil. 2, 6-11),
un segno…uno che fa corpo…uno da adottare…uno da amare… uno a cui parlare…
Seconda domanda: «A chi assomigli di più tra i personaggi del Vangelo che hanno avvicinato Gesù? »
Alcune risposte: ai discepoli di Emmaus… al cieco… ai farisei estremisti dell’integrità che conoscevano bene Gesù ma non lo
riconoscevano… a Pietro… a Maria sua madre… al giovane ricco…

«Ma voi, chi dite che io sia?». Il cap. 16 costituisce, in Matteo un giro di boa, come il cap. 8 per Marco. Quali mutamenti
avvengono per costituire questo stacco?

Gesù dà per la prima volta l’annuncio della passione e morte1.
Da questo momento si dedicherà di più alla formazione del gruppo dei discepoli che delle folle.2.
Gesù cercherà di far capire che il proprio stile di una vita “gettata via” (croce) dovrà essere assunto dai discepoli3.
attraverso il perdono e la misericordia.

Innanzitutto il brano non è incentrato sull’investitura di Pietro, come farebbe pensare la liturgia di oggi che, nella prima
lettura, propone Isaia 22,19-23: una vicenda di divergenze politiche tra ufficiali di corte (cfr. Isaia 22,15-18) all’epoca del re
Ezechia,  re  di  Giuda  nell’VIII  sec.  a.C.,  con  la  sottolineatura  dei  riti  di  investitura  del  nuovo  funzionario  (tunica,
cintura/sciarpa e chiavi: le 3 insegne della carica) . E comunque se anche fosse, i versetti 13-18 (del vangelo di oggi) non

possono essere letti separatamente dai successivi versetti 21-23, tanto sono parallelamente costruiti:  21Da allora Gesù

cominciò a dire apertamente ai suoi discepoli… 22Ma Pietro lo trasse in disparte e cominciò a protestare dicendo: «Dio te ne

scampi, Signore; questo non ti accadrà mai». 23Ma egli, voltandosi, disse a Pietro: «Torna dietro a me, satana! Tu mi sei di
scandalo, perché non pensi secondo Dio, ma secondo gli uomini».
Il problema vero è costituito da ciò che chiaramente è lo sfondo, lo scenario: la croce. La professione ortodossa della fede
rivela tutta la sua ambiguità se non si  misura con la logica di  Dio rivelatasi  nella finale della vita di  Gesù. Non per niente
molti esegeti accostano il brano di oggi con un altro capitolo di Matteo (il cap. 11) in cui si tratta del problema dell’identità di

Gesù e della rivelazione ai piccoli: « 25In quel tempo Gesù disse: “Ti benedico, o Padre, Signore del cielo e della terra, perché



hai tenuto nascoste queste cose ai sapienti e agli intelligenti e le hai rivelate ai piccoli. 26Sì, o Padre, perché così è piaciuto a

te. 27Tutto mi è stato dato dal Padre mio; nessuno conosce il Figlio se non il Padre, e nessuno conosce il Padre se non il Figlio
e colui al quale il Figlio lo voglia rivelare”». (La lettura di Paolo Rom.11,33-36 ribadisce la misteriosa e incomprensibile logica
dell’agire divino: “chi mai ha conosciuto il pensiero del Signore?”).
Parlare della fede altrui, giudicare la fede altrui mi è molto facile. Ma esprimere la mia esperienza di fede è impresa ben più
difficile. Non è importante sapere i risultati di un’inchiesta religiosa, ma definire se io ho dato una risposta personalizzata alla
domanda di Gesù: “Io chi sono per te?”. La gente tenta di interpretare l’attività e la persona di Gesù secondo i modelli
conosciuti del passato. I discepoli e quelli che hanno accettato di condividere il destino di Gesù non possono trincerarsi
dietro gli stereotipi e l’opinione della gente. Una forma stereotipa è l’alibi più elegante e astuto per non impegnarmi in una
risposta mia personale, magari incompleta e un po’ eretica, ma mia, mia, mia. I discepoli e quelli che hanno accettato di
condividere il destino di Gesù non possono trincerarsi dietro gli stereotipi e l’opinione della gente. Anch’io devo prendere
posizione ed espormi personalmente. Non si è cristiani per un atto giuridico, per un diploma avuto il giorno del battesimo.
Non è meno importante sentire risuonare quel “voi” collettivo, al plurale: quale risposta dà la mia comunità, la chiesa
cattolica, le chiese cristiane, alla domanda di Gesù: “Ma, VOI, cosa dite di me, cosa professate di me?”.
Chiede  cosa  dicono  di  lui  e  non  tanto  cosa  provano  nè  cosa  suggerisce  la  loro  intuizione  religiosa.  Questo  verbo
(léghete=dite) gioca un ruolo importante in Matteo ed è tipicamente giudeo. Si “dice” con la bocca, ma ben più con le scelte
di vita.
La particella de (= ma) non significa solo “ma  voi, al contrario” bensì: e voi non avete nient’altro da dire  al mio riguardo?
Gesù non rifiuta gli attributi della gente (sei Giovanni Battezzatore, sei Elia, sei Geremia) anche perché in almeno due di essi
(Giovanni  e  Geremia)  si  riconoscono  le  caratteristiche  del  Servo  Sofferente.  Egli  chiede  ai  discepoli  di  aggiungere  un
contributo di esperienza personale derivata da un ascolto della Rivelazione del Padre. Gli altri hanno un posto insostituibile
nell’incontro con Cristo, come dei suggeritori che aiutano l’attore a ripartire, a riprendersi e continuare. Lazzaro, il paralitico,
il cieco Bartimeo hanno avuto bisogno della fede altrui per essere avvicinati a Gesù, ma poi il contatto ha dovuto essere
diretto, un incontro a tu per tu. Anche per la donna samaritana al pozzo (Giov. 4), la genesi della fede dei suoi compaesani

ha bisogno delle due tappe, la testimonianza della donna e, alla fine, una presa di coscienza personale: «39 Molti Samaritani

di quella città credettero in lui per le parole della donna … 40 E quando i Samaritani giunsero da lui, lo pregarono di fermarsi

con loro ed egli vi rimase due giorni. 41 Molti di più credettero per la sua parola 42 e dicevano alla donna: «Non è più per la
tua parola che noi crediamo; ma perché noi stessi abbiamo udito e sappiamo che questi è veramente il salvatore del
mondo».
Occorre saper mettere in discussione la propria fede. Occorre una fede non teorica e astratta, da salotto, mummificata. La
superficialità è uno degli ostacoli maggiori alla fede.

Nella logica dello schema di Matteo potremmo anche chiedere a Gesù: “Cosa dice la gente di noi cristiani?…E noi chi siamo
per Te?”.

16 agosto 2020. Domenica 20a
SE NON IL PANE DEI FIGLI, ALMENO LE BRICIOLE
Prima gli italiani! Prima la razza ariana! Prima i cattolici! Prima i praticanti! Prima i preti! Prima i maschi! E
avanti così, verso identità forti, progrom selettivi, enclaves etniche o religiose, teologie e politiche settarie. Da
sempre fu così e forse, ahimè, sempre sarà. Anche nella storia di Israele maturò rozzamente la separazione tra i
figli  eletti  di  Isacco  e  i  discendenti  del  bastardo  Ismaele,  cani  impuri:  «Il  bastardo  e  nessuno  dei  suoi
discendenti, neppure alla decima generazione, entrerà nell’assemblea del Signore. L’Ammonita e il Moabita non
entreranno  nell’assemblea  del  Signore.  Non  cercherai  mai  la  loro  pace  né  la  loro  prosperità,  finché  tu  viva»
(Deut 23,1-3). La prospettiva universalistica, tuttavia, corre come un fiume carsico, nella Rivelazione dei profeti
e non solo; sappiamo che Rut era Moabita e il racconto del libro omonimo contrasta proprio le norme sopra
citate; Matteo inserirà la straniera “proibita” addirittura nella linea genealogica di Gesù (Mt 1,5).

Preghiamo. O Padre, che nell’accondiscendenza del tuo Figlio mite e umile di cuore hai
compiuto il disegno universale di salvezza, rivestici dei suoi sentimenti, perché rendiamo
continua testimonianza con le parole e con le opere al tuo amore eterno e fedele. Per Gesù

https://sestogiorno.it/16-agosto-2020-domenica-20ase-non-il-pane-dei-figli-almeno-le-briciole/
https://sestogiorno.it/16-agosto-2020-domenica-20ase-non-il-pane-dei-figli-almeno-le-briciole/


Cristo nostro Signore. Amen.
Dal libro del profeta Isaia 56,1.6-7
Così dice il Signore: «Osservate il diritto e praticate la giustizia, perché la mia salvezza sta
per venire, la mia giustizia sta per rivelarsi. Gli stranieri, che hanno aderito al Signore per
servirlo e per amare il nome del Signore, e per essere suoi servi, quanti si guardano dal
profanare il sabato e restano fermi nella mia alleanza, li condurrò sul mio monte santo e li
colmerò di gioia nella mia casa di preghiera. I loro olocausti e i loro sacrifici saranno graditi
sul mio altare, perché la mia casa si chiamerà casa di preghiera per tutti i popoli».
SALMO 66 Popoli tutti, lodate il Signore.
Dio abbia pietà di noi e ci benedica, su di noi faccia splendere il suo volto;
perché si conosca sulla terra la tua via, la tua salvezza fra tutte le genti.
Gioiscano le nazioni e si rallegrino, perché tu giudichi i popoli con rettitudine, governi le
nazioni sulla terra.
Ti lodino i popoli, o Dio, ti lodino i popoli tutti.
Ci benedica Dio e lo temano tutti i confini della terra.
Dalla Lettera di Paolo ai Romani, 11,13-15.29-32
Fratelli, a voi, genti, ecco che cosa dico: come apostolo delle genti, io faccio onore al mio
ministero, nella speranza di suscitare la gelosia di quelli del mio sangue e di salvarne alcuni.
Se infatti  il  loro  essere rifiutati  è  stata  una riconciliazione del  mondo,  che cosa sarà la  loro
riammissione se non una vita dai morti? Infatti i doni e la chiamata di Dio sono irrevocabili!
Come voi un tempo siete stati disobbedienti a Dio e ora avete ottenuto misericordia a motivo
della  loro  disobbedienza,  così  anch’essi  ora  sono diventati  disobbedienti  a  motivo della
misericordia da voi ricevuta, perché anch’essi ottengano misericordia. Dio infatti ha rinchiuso
tutti nella disobbedienza, per essere misericordioso verso tutti!
Dal Vangelo secondo Matteo 15,21-28
Uscito di là, Gesù si ritirò nel territorio di Tiro e di Sidòne. Ed ecco una donna Cananèa, di
quei luoghi, venne fuori e si mise a gridare: «Pietà di me, Signore, figlio di Davide! Mia figlia è
molto tormentata da un demonio [kakòs daimonizetai=malamente indemoniata]». Ma egli
non le rispose parola. Allora i suoi discepoli gli si avvicinarono e lo implorarono: «Mandala via
[apòluson auten], perché ci viene dietro gridando!». Egli rispose: «Non sono stato mandato
se non alle pecore perdute della casa d’Israele». Ma quella si avvicinò e si prostrò dinanzi a
lui,  dicendo:  «Signore,  aiutami!».  Ed  egli  rispose:  «Non  è  bene  prendere  il  pane  dei  figli  e
gettarlo ai cagnolini». «È vero, Signore – disse la donna –, eppure i cagnolini mangiano le
briciole che cadono dalla tavola dei loro padroni». Allora Gesù le replicò: «Donna, grande è la
tua fede! Avvenga per te come desideri». E da quell’istante sua figlia fu guarita.

SE NON IL PANE DEI FIGLI, ALMENO LEBRICIOLE. Don Augusto Fontana
Prima gli italiani! Prima la razza ariana! Prima i cattolici! Prima i praticanti!
Prima  i  preti!  Prima  i  maschi!  E  avanti  così,  verso  identità  forti,  progrom
selettivi, enclaves etniche o religiose, teologie e politiche settarie. Da sempre fu
così  e  forse,  ahimè,  sempre  sarà.  Anche  nella  storia  di  Israele  maturò
rozzamente la separazione tra i figli eletti di Isacco e i discendenti del bastardo
Ismaele, cani impuri: «Il bastardo e nessuno dei suoi discendenti, neppure alla
decima  generazione,  entrerà  nell’assemblea  del  Signore.  L’Ammonita  e  il
Moabita non entreranno nell’assemblea del Signore. Non cercherai mai la loro
pace  né  la  loro  prosperità,  finché  tu  viva»  (Deut  23,1-3).  La  prospettiva
universalistica,  tuttavia,  corre  come  un  fiume  carsico,  nella  Rivelazione  dei
profeti  e  non  solo;  sappiamo  che  Rut  era  Moabita  e  il  racconto  del  libro
omonimo contrasta proprio le norme sopra citate; Matteo inserirà la straniera
“proibita” addirittura nella linea genealogica di Gesù (Mt 1,5).
Qualche testo profetico aveva già tentato, ogni tanto, di annunciare che anche
Sodoma, Gomorra e Ninive si possono convertire (cf. Giona 3,10: «Dio vide che
si  erano  convertiti  dalla  loro  condotta  malvagia  e  si  impietosì»)  e  che
Gerusalemme e il Tempio saranno aperti a tutti (“Alla fine dei giorni il monte del



tempio del Signore resterà saldo sulla cima dei monti e s’innalzerà sopra i colli e
affluiranno ad esso i popoli” Michea 4,1; cf. Isaia 2,2-3; “la mia casa si chiamerà
casa di preghiera per tutti i popoli” Isaia 56) e che anche gli stranieri saranno
benedetti da Dio: «In quel giorno Israele sarà il terzo con l’Egitto e l’Assiria, una
benedizione in mezzo alla terra. Li benedirà il Signore dell’universo: “Benedetto
sia l’Egiziano mio popolo, l’Assiro opera delle mie mani e Israele mia eredità”»
(Isaia 19, 23-25).
Il lungo periodo storico, che va dal V secolo a.C. ai tempi di Gesù, vede dunque
convivere due anime religiose che oscillano fra universalismo ed esclusivismo,
fra  identità  ed  inclusione,  purezza  e  meticciato,  prudenza  istituzionale  e
imprudenza profetica. Gesù vive dentro questa convivenza, con una progressiva
simpatia per i pagani e i loro territori («uscito di là [cioè dagli scribi e farisei dei
vv. 1-9], Gesù si ritirò nel territorio di Tiro e di Sidòne», l’odierno Libano). I tre
vangeli  sinottici,  nei  loro  racconti  e  catechesi,  mantengono sotto  traccia  il
sapore di questa tensione presente nelle loro comunità. Secondo loro Gesù a
volte dice “Andate![1]”, a volte dice “Non andate![2]”.
Paolo  di  Tarso  (Turchia)  ebreo  della  diaspora  greco-ellenistica,  circonciso,
fariseo fondamentalista,  insieme con pochi  altri  si  dedicherà ai  pagani  non
circoncisi,  non  esiterà  ad  autodefinirsi  “apostolo  delle  genti”  (Rom.  11,13),
infrangerà  tradizioni  religiose  antiche  senza  consultare  per  ben  tre  anni  il
Vaticano di allora, creando non poco scompiglio nella Chiesa di Gerusalemme,
chiusa e timida. Matteo scrive questo testo nell’anno 80 circa quando già era
scoppiata nella chiesa la crisi provocata dalla “rottura” di Paolo nei territori non
giudei.
Una donna straniera converte Gesù?
Occorre cercare di capire l’atteggiamento di Gesù nel Vangelo di oggi. Il suo,
inizialmente, è un atteggiamento duro. Non facilmente comprensibile. Se noi
chiedessimo un favore a qualcuno e questi non ci rispondesse o ci desse del
“cane”  penso  ci  offenderemmo.  Se  chiamassimo  il  118  e  chiedessimo  con
urgenza un’ambulanza, come reagiremmo se il centralinista ci rispondessero
come ha fatto Gesù?
       * Ed ecco una donna Cananèa, di quei luoghi, venne fuori e si mise a
gridare… Prima della preghiera c’è un grido. Poi una preghiera (“Signore, figlio
di  Davide!”)  dal  sapore  stranamente  ebraico  sulla  bocca  di  una  Cananea.
Questa donna sa di avere un problema e ha il coraggio di chiamare il problema
per nome: «Mia figlia è malamente indemoniata [kakòs daimonizetai]». Il primo
requisito per essere guariti è riconoscere di essere malati.
       *Non le rivolse neppure la parola. E può accadere che Dio non risponda.
Resti in silenzio. E’ l’esperienza più difficile per un credente. Anche per noi che
facciamo  esperienza  del  Risorto  come  un  Dio  assente,  lontano,  estraneo,
straniero.
      * “Mandala via [apòluson auten], vedi come ci grida dietro!”. Il verbo greco
“apoluo” l’abbiamo trovato domenica scorsa quando i discepoli avevano chiesto
a Gesù: “Congeda la folla”, quasi per dire allo sposo: “Divorzia da questa tua
sposa infedele!”. I discepoli non dicono “Salvala, non vedi come sta soffrendo”
ma “Cacciala via!”.  Probabilmente era insistente. Ma pare che Gesù non si
scocci. “Bussate e vi sarà aperto” (Luca 11,9); “E Dio non farà forse giustizia ai
suoi eletti, che gridano giorno e notte verso di lui?” (Luca 18,1-8).
      * Non sono stato mandato se non alle pecore perdute della casa d’Israele…
La  risposta  di  Gesù  è  sconfortante.  E’  questo  il  momento  più  difficile  della
preghiera cristiana: quando ci sembra che Gesù ascolti gli altri ma non noi.
Quando ci pare che Dio ci consideri di serie B, rispetto ad altri, che ci sembrano
“eletti” o più meritevoli di noi. Dio tace, e pure i fratelli diventano un ostacolo
alla nostra preghiera. Ma questa donna grida ancora, senza paura di essere



respinta da Gesù e dalla sua Chiesa.
       * Ma quella si avvicinò e si prostrò dinanzi a lui. E’ un gesto liturgico, come
tutto il racconto è una grande liturgia di gesti, parole, ascolti, grida, preghiere.
Come le nostre liturgie domenicali. Con una proclamazione di fede pasquale:
“Signore!”. Ripetuta tre volte.
       *ma anche i cagnolini si cibano delle briciole che cadono dalla tavola dei
loro padroni. Benchè le vie di Dio per noi restino un mistero, anche una briciola
(e non il  pane intero che avevamo chiesto noi)  ci  basta.  Anche Maria,  sua
madre, a Cana, gli aveva chiesto qualcosa. E anche a lei, Gesù aveva risposto
secco: “Che ho da fare con te, o donna? Non è ancora giunta la mia ora”. Anche
lì  la  Chiesa aveva ottenuto un’altra “briciola”,  capace di  rendere felici  due
anonimi (e simbolici?) sposi.
        * Davvero grande è la tua fede, ti sia fatto come desideri!  Scrive Ermes
Ronchi:  “La  straniera  delle  briciole,  uno  dei  personaggi  più  simpatici  del
Vangelo, mette in scena lo strumento più potente per cambiare la vita: non idee
e nozioni, ma l’incontro. Gesù era uomo di incontri, in ogni incontro realizzava
una reciproca fecondazione,  accendeva il  cuore dell’altro e lui  stesso e ne
usciva  trasformato,  come  qui.  Una  donna  di  un  altro  paese  e  di  un’altra
religione, in un certo senso, “converte” Gesù, gli fa cambiare mentalità, lo fa
sconfinare da Israele. No, dice a Gesù, tu non sei venuto per quelli di Israele, tu
sei Pastore di tutto il dolore del mondo. Donna, grande è la tua fede! Lei che
non va al tempio, che prega un altro Dio, per Gesù è donna di grande fede. Non
ha la fede dei teologi, ma quella delle madri che soffrono».
Scrive  don  Marco  Pozza[3]:  «Non  ci  sono  cani  e  figli,  sgualdrine  e  sante,  pii  e
miscredenti.  L’unica divisione, anche l’unica differenza, è tra chi lo cerca e chi
pensa d’averlo in tasca. Capita che Dio, un giorno, lo trovino prima i lontani,
perché i  vicini  manco si  sono accorti  di  trattenerlo in mano nell’eucaristia.
Capita: e, quando capita, Dio va in estasi».

[1] Mt 22,9 andate ora agli incroci delle strade e tutti quelli che troverete, chiamateli alle nozze.
[2] Mt 10,5 Non andate fra i pagani e non entrate nelle città dei Samaritani.
[3]  Giovane  presbitero  vicentino,  giornalista  scrittore,  confidenziale  intervistatore  di  Papa  Francesco  in
numerose rubriche televisive su TV2000, cappellano presso il carcere di massima sicurezza di Padova, laureato
alla Pontificia università Gregoriana.

9 agosto 2020. 19a domenica
STORIE. CON DIO DENTRO
Per poterlo riconoscere in ogni avvenimento dell’esistenza occorre una fede “non piccola” (“gli
disse: «Uomo di piccola fede, perché hai dubitato?»”), occorre ritrovare dentro di noi quei segni vivi
della presenza di Dio che ci portano a coniugare il vangelo con l’esperienza concreta della vita, i
problemi dell’uomo con la profezia della fede, l’azione di Dio con l’impegno umano. Se la fede
permeasse  la  mia  vita  mi  sarebbe  possibile  affrontare  serenamente  ogni  difficoltà.  Credere  non
comporta tirare “i remi in barca”, come spesso mi sento tentato di fare nel tempo della prova, né
affidare la propria sopravvivenza alle logiche vincenti e talvolta fondamentaliste, ma abbandonare
al Signore quella “povera barca” agitata che è la nostra persona, la nostra Chiesa.

 Preghiamo. Onnipotente Signore, che domini tutto il creato, rafforza la nostra
fede e fa’ che ti riconosciamo presente in ogni avvenimento della vita e della
storia, per affrontare serenamente ogni prova e camminare con Cristo verso la
tua pace. Per Gesù Cristo nostro Signore. Amen. 

https://sestogiorno.it/9-agosto-2020-19a-domenicastorie-con-dio-dentro/
https://sestogiorno.it/9-agosto-2020-19a-domenicastorie-con-dio-dentro/


Dal primo libro dei Re 19,9.11-13
In  quei  giorni,  Elia,  [essendo giunto al  monte di  Dio,  l’Oreb],  entrò in  una
caverna per passarvi la notte, quand’ecco gli fu rivolta la parola del Signore in
questi termini: «Esci e fermati sul monte alla presenza del Signore». Ed ecco
che il Signore passò. Ci fu un vento impetuoso e gagliardo da spaccare i monti e
spezzare le rocce davanti al Signore, ma il Signore non era nel vento. Dopo il
vento, un terremoto, ma il Signore non era nel terremoto. Dopo il terremoto, un
fuoco, ma il Signore non era nel fuoco. Dopo il fuoco, il sussurro di una brezza
leggera.  Come l’udì,  Elia  si  coprì  il  volto  con  il  mantello,  uscì  e  si  fermò
all’ingresso della caverna.
Sal 84. Mostraci, Signore, la tua misericordia.
Ascolterò che cosa dice Dio, il Signore: egli annuncia la pace per il suo popolo,
per i suoi fedeli.
Sì, la sua salvezza è vicina a chi lo teme, perché la sua gloria abiti la nostra
terra.
Amore e verità s’incontreranno, giustizia e pace si baceranno. 
Verità germoglierà dalla terra e giustizia si affaccerà dal cielo.
Certo, il Signore donerà il suo bene e la nostra terra darà il suo frutto; 
giustizia camminerà davanti a lui: i suoi passi tracceranno il cammino.
Dalla lettera di san Paolo apostolo ai Romani 9,1-5
Fratelli,  dico la  verità  in  Cristo,  non mento,  e  la  mia coscienza me ne dà
testimonianza  nello  Spirito  Santo:  ho  nel  cuore  un  grande  dolore  e  una
sofferenza continua. Vorrei infatti essere io stesso anàtema, separato da Cristo
a vantaggio dei miei fratelli,  miei consanguinei secondo la carne. Essi sono
Israeliti e hanno l’adozione a figli, la gloria, le alleanze, la legislazione, il culto, le
promesse; a loro appartengono i patriarchi e da loro proviene Cristo secondo la
carne, egli che è sopra ogni cosa, Dio benedetto nei secoli. Amen.
Dal Vangelo secondo Matteo 14,22-33
[Dopo che la folla ebbe mangiato], subito Gesù costrinse i discepoli a salire sulla
barca  e  a  precederlo  sull’altra  riva,  finché  non  avesse  congedato  la  folla.
Congedata la folla, salì sul monte, in disparte, a pregare. Venuta la sera, egli se
ne stava lassù, da solo. La barca intanto distava già molte miglia da terra ed era
agitata dalle onde: il  vento infatti era contrario. Sul finire della notte egli andò
verso di loro camminando sul mare. Vedendolo camminare sul mare, i discepoli
furono sconvolti e dissero: «È un fantasma!» e gridarono dalla paura. Ma subito
Gesù parlò loro dicendo: «Coraggio, sono io, non abbiate paura!». Pietro allora
gli rispose: «Signore, se sei tu, comandami di venire verso di te sulle acque». Ed
egli disse: «Vieni!». Pietro scese dalla barca, si mise a camminare sulle acque e
andò verso Gesù. Ma, vedendo che il vento era forte, s’impaurì e, cominciando
ad affondare, gridò: «Signore, salvami!». E subito Gesù tese la mano, lo afferrò
e gli  disse:  «Uomo di  poca fede, perché hai  dubitato?».  Appena saliti  sulla
barca, il vento cessò. Quelli che erano sulla barca si prostrarono davanti a lui,
dicendo: «Davvero tu sei Figlio di Dio!». 
 STORIE. CON DIO DENTRO. Don Augusto Fontana
Le tre letture bibliche ci raccontano storie di vita. Con Dio dentro.
Nella prima storia di vita c’è un profeta, Elia, inizialmente un po’ talebano e
un po’ Grande Inquisitore.  Aveva lanciato una sfida ad un gruppo religioso del
dio  Baal;  una  sfida  che  assomiglia  molto  all’attuale  “scontro  di  civiltà”  o
all’Inquisizione di cattolica memoria. Elia vince la magica sfida e sgozza di sua
mano  450  seguaci  di  Baal;  le  acque  del  fiume  Kison  si  arrossano  di  sangue,
come un trofeo al Dio perverso, caricatura partorita dalla sua mente (1 Re
18,40)[1]. Fuggendo dalla regina Gezabele che, per vendetta, ne vuole la morte,
ripete l’itinerario di Israele e giunge sull’Oreb. Nella solitudine della montagna, il
profeta cerca il suo Dio nel vento impetuoso, nel fuoco e nel terremoto, cioè



secondo schemi personali e tradizionali. Ma Dio è sorprendente e appare nel
sussurro di un “silenzio sottile”. Elia, velandosi in volto, conosce che il Signore è
presenza dolce e paziente, fino a rischiare di essere cercato nelle profondità del
silenzio,  giù  negli  abissi  del  mare  dove  il  vento  impetuoso  non  riesce  ad
inquietare una sola molecola d’acqua, là dove la Pentecoste non fa sfracelli.
«Parlare sottovoce di Dio non significa, come purtroppo taluni dogmaticamente
tentano di far credere, rimpicciolire Dio, ma se mai, farlo più grande. Sottovoce,
perché del mistero di Dio possiamo solo balbettare qualche cosa. Con pudore. Il
mistero è al di là, molto al di là della povertà delle nostre parole. Al di là della
soglia.  Sottovoce,  ancora,  perché dell’amore sbandierato ai  quattro  venti  è
giusto,  legittimo,  dubitare,  sospettare.  Il  «sottovoce»  ha  invece  il  passo
silenzioso  dei  racconti  che  nascono  dal  cuore»  (Don  Angelo  Casati)[2].
Un po’ diversa è la seconda storia di vita, quella di Paolo che ha coscienza di
essere rimasto giudeo e se ne vanta e sente con passione il problema dei suoi
consanguinei  e  correligionari  che  non  hanno  accolto  Gesù  come Messia  e
Salvatore. Il grande dolore che ha nel cuore lo porta a dichiararsi disponibile ad
essere separato (“anatema”) da Cristo pur di salvare Israele. Un’esagerazione
passionale, quasi una bestemmia. Il 1° luglio 1949 il Sant’Uffizio pubblicava un
Decreto,  sottoscritto  da  Pio  XII,  con  cui  venivano  scomunicati  militanti  e
simpatizzanti del social-comunismo, sottoproletariato compreso. Il movimento
dei Pretioperai passa dalla parte degli scomunicati, per amore, credetemi, solo
per amore. Quante volte abbiamo chiesto che venisse abrogata la scomunica: la
scomunica resta. E molti di noi hanno ripetuto con Paolo: «Vorrei infatti essere
io  stesso  anàtema,  separato  da  Cristo  a  vantaggio  dei  miei  fratelli»,  miei
consanguinei  nella  fatica  e  nelle  speranze,  negli  errori  e  nel  dimenticato
contributo  alle  tutele  e  alla  liberazione nel  lavoro.  In  contemporanea sono
proliferati  atei  devoti,  liberal-chic,  portatori  sani  della  peggiore  infezione
ideologica di materialismo pragmatico e individualismo. Mai scomunicati. Noi,
noi,  siamo  rimasti  scomunicati.  Io  che  non  ho  mai  imparato  a  nuotare  e
galleggiare, ho preferito “imbarcarmi” con gli scomunicati e rischiare con loro la
sindrome del mal di mare, come narra la terza storia di vita della liturgia
odierna. Storia di discepoli di allora e di Pietro, ma di fatto storia dei nostri
sghembi itinerari pasquali e battesimali. Noi cristiani non camminiamo fuori dal
tempo, lontani dalla storia, ma “con i piedi per terra”o nella “società liquida”,
come  ci  definisce  il  sociologo  Zygmunt  Bauman[3].  La  storia  quotidiana,  nella
sua concretezza scivolosa e liquida, è il luogo privilegiato nel quale il Signore
manifesta  i  segni  del  suo  amore  per  ciascuno  di  noi.  Per  il  credente  è
importante, allora, ascoltare la Parola (“Gesù disse…”) lasciandosi interpellare
dal  “mare agitato” della storia,  della  propria vita,  della  Chiesa.  E’  dentro i
sussulti di questa bufera che si incontra Dio come una presenza lieve, una mano
tesa (“Gesù tese la mano, lo afferrò”), capace di farsi accogliere e di cambiare il
corso degli eventi. Per poterlo riconoscere in ogni avvenimento dell’esistenza
occorre una fede “non piccola” (“gli disse: «Uomo di piccola fede, perché hai
dubitato?»”), occorre ritrovare dentro di noi quei segni vivi della presenza di Dio
che ci portano a coniugare il  vangelo con l’esperienza concreta della vita, i
problemi dell’uomo con la profezia della fede, l’azione di Dio con l’impegno
umano.  Se  la  fede  permeasse  la  mia  vita  mi  sarebbe  possibile  affrontare
serenamente  ogni  difficoltà.  Credere  non  comporta  tirare  “i  remi  in  barca”,
come  spesso  mi  sento  tentato  di  fare  nel  tempo  della  prova,  né  affidare  la
propria  sopravvivenza  alle  logiche  vincenti  e  talvolta  fondamentaliste,  ma
abbandonare al Signore quella “povera barca” agitata che è la nostra persona,
la nostra Chiesa.
Un racconto pasquale, biblico, esistenziale.
Nel  racconto  evangelico  (di  un  fatto  forse  mai  veramente  accaduto  nei



particolari così come emergono) si riscontrano 2 strati: uno che fa riferimento ai
capitoli  14 e 15 di  Esodo e uno che fa chiaro riferimento agli  avvenimenti
pasquali in quanto il racconto è modellato sul cliché pasquale.
1.“Sul  finire  della  notte”:  è  quel  crinale  tra  le  tenebre  che  non  se  ne  sono
ancora andate e l’alba che non ha ancora partorito luce; è la “quarta veglia
della notte” un richiamo temporale alla “veglia del mattino” quando il Signore
mise in rotta i carri degli egiziani. Anche lo sfondo del Golgota fu un crinale tra
oscurità non morta e luce non nata: «Venuto mezzogiorno, si fece buio su tutta
la terra» (Mc 15, 33). Anche per me è duro vivere crocifisso su quell’albeggiare
che ritarda.
2. «Gesù costrinse i discepoli a salire sulla barca e a precederlo sull’altra riva».
Gesù inaugura il  “tempo della chiesa”,  non ci  trattiene con sé e ci  manda
(“costrinse i discepoli”) sull’altra sponda, quella del nostro impegno quotidiano,
di vita matrimoniale, lavoro, letto d’ospedale, impegno sociale. Sulla sponda
altra delle nostre liturgie. Ci costringe a raggiungere la nostra quotidianità non
via-terra, ma via-mare, immersi nelle acque del nostro Battesimo.
3.«salì sul monte, in disparte, a pregare… egli se ne stava lassù, da solo». Oggi
il suo posto da Risorto è “sul monte”, accanto al Padre, primogenito (“da solo”)
dei risorti.  E per noi si  allungano le ombre della “sera” che presto diventa
“notte” e la barca è “agitata da onde e venti contrari”.
4.«egli andò verso di loro camminando sul mare». Il salmista prega così (salmo
76,20): «Sul mare passava la tua via, i tuoi sentieri sulle grandi acque e le tue
orme rimasero invisibili». Io preferirei la sabbia dove potrei riconoscere le
orme  lasciate  dai  suoi  passi;  Lui  cammina  su  percorsi  fluidi  dove  le  sue  orme
svaniscono. Eppure da lì  «il  Signore ci fece uscire con mano potente e con
braccio teso» (Deut. 26,8): «Gesù gli tese la mano». E il braccio.
5. «i discepoli furono sconvolti e dissero: “È un fantasma!” e gridarono dalla
paura».  Tutta  la  scena  offertaci  da  Matteo,  ma  soprattutto  questo  particolare
narrativo, ricalca le apparizioni pasquali. Maria di Magdala lo vede come un
giardiniere, i discepoli di Emmaus come uno straniero e tutti i discepoli, benchè
stregati dalla narrazione dei due, ancora non vedono che fantasmi: «Gesù in
persona apparve in mezzo a loro e disse: “Pace a voi!”. Stupiti e spaventati
credevano di vedere un fantasma. Ma egli disse: «Perché siete turbati, e perché
sorgono dubbi nel vostro cuore? Guardate le mie mani e i  miei piedi: sono
proprio io!  Toccatemi e guardate;  un fantasma non ha carne e ossa come
vedete che io ho». Dicendo questo, mostrò loro le mani e i piedi» (Lc 24, 36-40).
Anche a Pietro Gesù mostra/tende la sua mano. Anche per noi, di domenica in
domenica, è una gara dura rispondere alla domanda che anche gli Israeliti si
facevano nel deserto: «Il Signore è in mezzo a noi, sì o no?» (Esodo 17,7), ci sei
o ci fai, Signore?
6.  «Coraggio, IO-SONO, non abbiate paura». «IO-SONO» è la rivelazione del
Nome Santo di Dio, tra le spine del cespuglio di Mosè. Dunque, la catechesi di
Gesù prosegue in quella liturgia sul lago, nelle liturgie battesimali della chiesa di
Matteo  e  nelle  nostre  liturgie  domenicali.  Pietro  è  dubbioso  circa  la  reale
presenza  dì  Gesù  (“se  sei  davvero  tu  “):  lo  costringe  a  scoprirsi.  Questo
atteggiamento non manca di  una sua grandezza, la grandezza impulsiva di
Pietro, che si manifesta in maniera molto simile nel gesto descritto in Gv 21,7:
«Simon  Pietro,  appena  udì  che  era  il  Signore,  si  cinse  ai  fianchi  il  camiciotto,
poiché era spogliato, e si gettò in mare». Però è anche un agire intempestivo,
che in qualche modo vuole “imitare” Gesù. E’ vero che Gesù accondiscende alla
richiesta di Pietro, dicendogli: “vieni a me!” Ma quell’andare a Gesù deve essere
una sequela, non un’imitazione. Finché Pietro/noi chiesa presumiamo di poter
camminare sulle acque come Gesù, e quindi di essere capaci di “imitarlo, si va
incontro al fallimento: basta un colpo di vento e si va a fondo. Quand’è, invece,



che comincia a “seguire” Gesù?       Quando gli grida: “Signore, salvami“!
Quando abbiamo la pretesa di essere o fare come lui, dimostriamo di non avere
bisogno del suo aiuto, della sua guida, del suo soccorso, e non possiamo che
andare incontro al naufragio di tutte le nostre false sicurezze[4].
 

[1] Per un approfondimento cf. in home page, articolo La sindrome del santo di Lidia Maggi (in ROCCA 16/99
Pag. 49)
[2] Citato da Aldo Antonelli, Mistero, in Rocca n°15/1 agosto 2020 pag.45.
[3] Z.Bauman, Modernità liquida, Laterza.
[4] Alberto Mello Evangelo secondo Matteo Ed. Qiqajon pag. 273-275


