AIIe banche serve una vera santita laica
Luigino Bruni da AVVENIRE

Ecco perché alle banche serve una vera santita laica
Luigino Bruni (AVVENIRE 8 novembre 2020)

La pandemia rende chiaro, come gia in altre fasi epocali, che I’economia non va demonizzata, ma convertita. La grande
lezione della fondazione dei Monti di pieta ci dice oggi che non usciremo migliori da questa crisi se non daremo vita a nuove
istituzioni, anche finanziarie. La nascita dei Monti di pieta, promossa dai frati, & stato uno dei paradossi piu affascinanti e
generativi della storia europea

Le grandi crisi sono sempre processi di ‘distruzione creatrice’. Fanno cadere cose che fino a ieri sembravano incrollabili, e
dalle ceneri fanno sorgere delle novita, prima impensabili. Lungo la storia i grandi cambiamenti istituzionali sono stati
generati quasi sempre da dolori collettivi, da enormi ferite sociali che hanno saputo far nascere, qualche volta, anche una
benedizione. Le guerre di religione tra cattolici e protestanti diedero vita nel Seicento alle Borse valori e alle Banche centrali
in molti Paesi europei. La stessa fede cristiana non era piu sufficiente a garantire gli scambi commerciali e finanziari in
Europa. Occorreva allora creare una nuova fede e una nuova fiducia ( fides), che fu offerta da nuove istituzioni economiche e
finanziarie da cui fiori il capitalismo. Nella seconda meta dell’Ottocento la rivoluzione industriale cred una grave crisi del
credito: cattolici e socialisti risposero dando vita a banche rurali, banche cooperative e casse di risparmio. Nel Novecento le
guerre mondiali ci hanno lasciato in eredita nuove innovazioni politiche e istituzionali (dalla Comunita Europea all’Onu), ma
anche nuove istituzioni finanziarie (Bretton Woods). Come se soltanto nel grande dolore gli uomini fossero capaci, in quella
notte, di guardare insieme e pil in alto, sino a vedere, finalmente, le stelle.

Dopo il crollo dell'lmpero romano i monasteri furono anche un evento economico. Mentre un mondo e una economia
finivano, un nuovo mondo e una nuova oikonomia si riedificavano dentro le mura delle abbazie: ora et labora. Quegli
edificatori della nuova Europa capirono che non si sarebbe risorti senza resuscitare anche il lavoro e I'economia. E cosi,
mentre salvavano i manoscritti di Cicerone e Isaia, salvavano anche antichi conii di monete, tecniche contabili, codici
commerciali, statuti mercantili, e soprattutto fecero dei monasteri una rete europea di hub dove si svilupparono fiere,
commerci, scambi, perché Ii era custodita e alimentata la fides-fiducia. Dal Vangelo i monaci avevano capito che I'economia
era troppo importante per la vita, e se non € messa al servizio della vita diventa essa padrona della vita. E se ne
occuparono.

Nel Quattrocento, poi, il movimento francescano generd i Monti di Pieta, in uno degli episodi pill interessanti e straordinari
della storia economica europea, sebbene largamente sottovalutato e frainteso. | Monti di Pieta furono istituzioni decisive per
le citta italiane, per i poveri, per le famiglie e per I'’economia nel suo insieme. Nascevano dalla predicazione, infaticabile, dei
Frati minori osservanti, che a partire dalla meta del Quattrocento ne fondarono centinaia, soprattutto nel Centro e nel Nord
Italia. Le citta si stavano sviluppando e arricchendo, ma, come spesso accade, I'arricchimento di alcuni (i borghesi) non
portava con sé la riduzione delle poverta bensi I'aumento. | francescani capirono che c’era un nuovo volto di ‘madonna
poverta’ da amare, e senza indugio fecero nascere nuove banche, una nuova finanza che raggiungesse gli esclusi. E fecero
qualcosa di sbalorditivo, che solo un carisma immenso come quello di Francesco poteva generare. Le banche, ieri molto piu
di oggi, erano icona dello ‘sterco del demonio’, erano i ‘templi di mammona’ immagine della lupa dell’avarizia. Francesco
inizio la sua storia dicendo ‘no’ a quel mondo del denaro, il no pil radicale che si potesse immaginare e che sia stato mai
immaginato in Europa. L e banche del tempo prestavano ai ricchi, e i poveri finivano spesso nelle mani degli usurai. La lotta
all’'usura fu la ragione della nascita dei Monti di Pieta. Bernardino da Feltre, Giacomo della Marca, Giovanni da
Capestrano, Domenico da Leonessa, Marco da Montegallo e molti altri frati fecero della fondazione dei Monti la loro
principale opera - alla fondazione del Monte di Firenze contribui anche Savonarola. Fino al 1515 si contano sessantasei frati
minori promotori di Monti di Pieta. Alcuni sono stati proclamati santi o beati. E stupendo che al centro dell’effigie di questi
santi (ho recuperato personalmente quelle di Bernardino da Feltre e di Marco da Montegallo) ci fosse proprio il Monte di
Pieta. Il simbolo di quella perfezione cristiana era proprio una banca, che da icona del peccato mortale diventava simbolo di
santita cristiana. Come I'eucarestia, come i sacramenti, come il vangelo. Una laicita tutta biblica e evangelica, che abbiamo
in buona parte perso con la modernita, e che lascia ancora senza fiato tutti coloro che (come me) credono che ci sono poche
cose piu ‘spirituali’ della partita doppia e di un cantiere di lavoro. Bernardino chiamava il Monte di Pieta: Monte di Dio: «Chi
aiuta uno fa bene, chi due meglio, chi molti meglio ancora. Il Monte aiuta molti. Se dai denaro a un povero perché si compri il
pane o un paio di scarpe, quando egli avra speso il denaro, tutto é finito. Ma se quel denaro lo consegni al Monte aiuti pit
persone... Costruire chiese, comperare messali, calici, paramenti per le messe, e cosa santa, ma offrire denaro al Monte é
pit santo ancora. Non spendere denaro in pietre e calce, in chiese, perché tutto andra in fumo, ma in cié che non va
perduto, cioé dando a Cristo nei poveri» (Sermoni di Bernardino da Feltre, vol. Il). La nascita dei Monti & stato uno dei
paradossi piu affascinanti e generativi della storia europea. La spoliazione di Francesco, la sua rinuncia totale all’economia di


https://sestogiorno.it/alle-banche-serve-una-vera-santita-laicaluigino-bruni-da-avvenire/
https://sestogiorno.it/alle-banche-serve-una-vera-santita-laicaluigino-bruni-da-avvenire/

suo padre Bernardone, il ‘nulla possedere’ e il ‘sine proprio’ generarono due secoli dopo delle banche. E vere banche erano,
non istituti di beneficenza, tanto che la fondazione del primo banco di Ascoli Piceno nel 1458, in seqguito alla predicazione di
Marco da Montegallo, non & considerato da alcuni un vero e proprio Monte proprio per la mancanza del pagamento di un
interesse sul prestito.

Il tema dell'interesse sul prestito & infatti centrale. Bernardino da Feltre fu il grande fautore della necessita della non totale
gratuita del prestito; o meglio, della tesi che perché la gratuita che animava la nascita del Monte potesse durare ed essere
sostenibile era necessario pagare un interesse, sebbene il pil basso possibile. La sua non fu una battaglia facile, perché
ebbe come oppositori teologi e giuristi (molti domenicani) che accusavano i Monti di usura, proprio per il pagamento di un
interesse maggiore di zero. Cosi sempre nei suoi Sermoni risponde Bernardino: «Considerata la cupidigia degli uomini e la
poca carita, & meglio che chi ricorre al Monte paghi qualche cosa e sia servito bene, piuttosto che senza nulla pagare sia
servito male. Vuoi essere servito male? Non pagare. In questo chi ha pitu esperienza di noi frati? Viene uno al convento, si
presenta al portinaio e gli dice: sono disposto a lavorare il vostro orto gratuitamente. Va, e poco dopo chiede colazione. E
giusto». Quindi, in nome della gratuita, molti teologi di fatto impedivano la nascita dei Monti o la contestavano
pubblicamente, come nel caso della fondazione del Monte di Mantova nel 1496. E questa una delle piu importanti e
convincenti dimostrazioni della differenza tra la gratuita e il gratis: un contratto, con il necessario pagamento, pud contenere
pil charis (gratuita) di un atto di pura liberalita. La gratuita qui non coincide con il dono. La gratuita del Monte si esprimeva
in molte altre cose: prestare a lungo termine (e non richiedere indietro il prestito entro un mese o una settimana, come
facevano gli usurai), chiedere un tasso che coprisse solo le spese, prestare solo per reali necessita, se il mutuatario non
riusciva a riscattare il pegno percepiva il di pit che il Monte otteneva dalla vendita, prestavano possibilmente a tutti. Erano
istituzioni senza scopo di lucro, o sine merito. Bernardino distingueva l'interesse che nasceva dal prestito
(sbagliato) dall'interesse per il prestito (per consentire I'esistenza del Monte). In nome della pura gratuita alcuni Monti o non
partirono affatto, o finirono in bancarotta presto o divennero proprieta di alcuni ricchi mercanti che mettendo il capitale per
coprire le spese di gestione da bene di comunita lo trasformarono in bene privato.

Infine, impressionante & una tecnica retorica di quei frati minori, usata soprattutto da Marco da Montegallo. Per mostrare la
gravita del prestare il denaro agli usurai, il beato confrontava il bene che si faceva prestando al Monte con la spropositata
ricchezza che gli usurai ricavavano investendo quella stessa somma. Scriveva nella sua ‘Tabula della salute’: «E da sapere
che cento ducati dati a trenta per cento I'anno, dopo cinquanta anni li detti cento ducati che furono il primo capitale, tra
interessi et capitale montano e sommano: 49.750.556,7 ducati». Una somma enorme, frutto di anatocismo (interessi sugli
interessi), che doveva colpire molto la fantasia dei suoi uditori - e la nostra. E convincerli. Quei francescani risposero cosi
alla grave crisi del loro tempo, dando vita a nuove istituzioni bancarie. Lo fecero perché conoscevano i bisogni veri della
gente, e quindi capirono che nelle grandi crisi occorre riformare I’economia e la finanza, e non solo temerle, facendo banche
nuove, non solo criticando le vecchie.

Oggi siamo nel mezzo di una crisi mondiale di dimensioni non diverse dalle grandi crisi dei secoli passati. Serviranno nuove
istituzioni, anche finanziarie e assicurative, capaci di gestire il durante e il dopo-Covid, che lascera il mondo ancora piu
diseguale, con poveri ancora pil poveri. Mentre pensiamo a queste novita, quell’antica creazione dei Monti ha delle
importanti lezioni da darci. La prima riguarda la natura stessa dell’economia e della finanza. Le banche e il denaro sono
creazioni umane, sono vita, non vanno demonizzate, perché se le demonizziamo diventano veramente demoni. Vanno
trattate come si tratta la vita. Di fronte a una finanza che aumenta la poverta si puo e si deve rispondere creando un’altra
finanza che le riduce. Infine, questa splendida storia francescana ci suggerisce che anche oggi & probabile che i nuovi Monti
di Pieta, certamente molto diversi da quelli del Quattrocento, non nasceranno dai ricchi mercanti e dai banchieri for-profit
(che erano, sempre, i primi nemici delle fondazioni dei Monti), ma da chi conosce i poveri, li stima, li ama, perché ha ricevuto
un carisma. Non necessariamente dai poveri, ma certamente dagli amici dei poveri. | frati non erano i proprietari dei Monti,
erano solo i promotori, gli attivatori dei processi di creazione di quelle banche. Servono oggi nuovi ‘francescani’, conoscitori
e amanti dei poveri, che invece di maledire I'’economia e la finanza, ne facciano, semplicemente, una diversa. Una nuova
santita laica, nuove ‘effigi’ con al centro imprese e banche.

Card. Grech ] .
Un suicidio se torniamo alla pastorale di prima

LA CHIESA SULLA FRONTIERA.
Antonio Spadaro - Simone Sereni intervistano Mons. Mario Grech[1] in La Civilta cattolica Quaderno 4087 pag. 82 - 91, 2020.


https://sestogiorno.it/card-grechun-suicidio-se-torniamo-alla-pastorale-di-prima/
https://sestogiorno.it/card-grechun-suicidio-se-torniamo-alla-pastorale-di-prima/

Mons. Grech, il tempo della pandemia che stiamo ancora
attraversando ha costretto il mondo a fermarsi. Le case sono diventate
luogo di rifugio dal contagio, le strade si sono svuotate. La Chiesa ha
partecipato di questo clima di sospensione. La celebrazione pubblica
della liturgia non e stata possibile. Quali sono state le sue
considerazioni da vescovo, da pastore?

Se cogliamo questa come una opportunita, essa puo diventare un momento di
rinnovamento. La pandemia ha portato alla luce una certa ignoranza religiosa,
una poverta spirituale. Alcuni hanno insistito sulla liberta di culto, perd hanno
parlato poco di liberta nel culto. Abbiamo dimenticato la ricchezza e la varieta
delle esperienze che ci aiutano a contemplare il volto di Cristo. Qualcuno ha
persino detto che la vita della Chiesa e stata interrotta! E questo e davvero
Incredibile. Nella situazione che impediva la celebrazione dei sacramenti non
abbiamo colto che c’erano altri modi attraverso i quali abbiamo potuto fare
esperienza di Dio. Nel Vangelo secondo Giovanni, Gesu dice alla samaritana:
«Viene I'ora in cui né su questo monte né a Gerusalemme adorerete il Padre.
[...] Viene |I'ora - ed e ?uesta - in cui i veri adoratori adoreranno il Padre in
spirito e verita: cosi infatti il Padre vuole che siano quelli che lo adorano»
(Gv 4,21-23). La fedelta del discepolo a Gesu non pu0 essere compromessa
dalla temporanea mancanza della liturgia e dei sacramenti. Il fatto che molti
sacerdoti e laici siano andati in crisi perché di colpo ci siamo trovati nella
situazione di non poter celebrare I'Eucaristia coram populo & di per sé molto
significativo. Durante la pandemia & emerso un certo clericalismo, anche
via social. Abbiamo assistito a un grado di esibizionismo e pietismo che sa piu di
magia che di espressione di fede matura.
Qual é dunque la sfida per I’'0oggi?
Quando il tempio di Gerusalemme, dove Gesu pregava, fu distrutto, gli ebrei e i
%entili, non avendo il tempio, si sono riuniti attorno alla tavola di famiglia e
anno offerto sacrifici con le loro labbra e la preghiera di lode. Quando non
poterono piu sequire la tradizione, sia gli ebrei sia i cristiani presero in mano la
Legge e i Profeti e li reinterpretarono in modo nuovo[2]. Questa ¢ la sfida anche
per oggi. Yves Congar, quando scrive sulla riforma di cui la Chiesa ha bisogno,
afferma che I'aggiornamento conciliare deve spingersi all’'invenzione di un
modo di essere, di parlare e di impegnarsi che risponda all’esigenza di un totale
servizio evangelico al mondo. Invece, tante iniziative pastorali in questo periodo
sono state incentrate attorno alla figura del presbitero da solo. La Chiesa, in
questo senso, appare troppo clericale, e il ministero e controllato dai chierici.
Anche i laici spesso si fanno condizionare da uno schema di forte clericalismo.
L'esperienza che abbiamo vissuto ci costringe ad aprire gli occhi sulla realta che
stiamo vivendo nelle nostre chiese. Dobbiamo riflettere per interrogarci circa la
ricchezza dei ministeri laicali nella Chiesa, capire se e come si sono espressi. A
che vale la professione della fede se poi questa stessa fede non diventa lievito
che trasforma I'impasto della vita?
Quali sono per Lei gli aspetti della vita della Chiesa che sono emersi
dall’ombra in questo tempo?
Abbiamo scoperto una nuova ecclesiologia, forse anche una nuova teologia, e
un nuovo ministero. Questo dunque indica che e il momento di fare le scelte
necessarie per costruire su questo nuovo modello di ministero. Sara un suicidio
se, dopo la pandemia, torneremo agli stessi modelli pastorali che abbiamo
praticato fino a ora. Spendiamo enormi energie per cercare di «convertire» la
nostra societa secolare, mentre e piu importante «convertirci» per realizzare la
«conversione pastorale» di cui parla spesso papa Francesco. Trovo curioso che
molti si siano lamentati del fatto di non poter ricevere la comunione e celebrare
i funerali in chiesa, ma che non altrettanti si siano preoccupati di come
riconciliarsi con Dio e con il prossimo, di come ascoltare e celebrare la Parola di



Dio e di come vivere il servizio. Circa la Parola, poi, dobbiamo auspicare che
questa crisi, i cui effetti ci accompagneranno a Iungo possa essere un momento
opportuno per noi, come Chiesa, per riportare il Vangelo al centro della nostra
vita e del nostro ministero. Molti sono ancora «analfabeti del Vangelo».
A questo proposito, Lei prima accennava alla questione della poverta
ipmtuale. quale natura ha, e quali sono le cause piu evidenti, secondo
ei?
E innegabile che I'Eucaristia & fonte e culmine della vita cristiana o, come altri
preferiscono dire, culmine e fonte della stessa vita della Chiesa e dei fedeli[3];
ed é altrettanto vero che «la celebrazione liturgica [...] € azione sacra per
eccellenza, e nessun’altra azione della Chiesa ne uguaglla I'efficacia allo stesso
titolo e allo stesso grado»[4]; pero I'Eucaristia non & I'unica possibilita che il
cristiano ha per fare esperlenza del mistero e per incontrarsi con il Signore
Gesu. E molto puntuale I'osservazione fatta da Paolo VI quando scrive che
nell'Eucaristia <<Ia presenza di Cristo e “reale” non per esclusione, quasi che le
altre non siano “reali”»[5]. Percio c’e da preoccuparsi quando fuori del contesto
eucaristico o cultuale uno si sente smarrito perché non conosce altri modi di
agganciarsi con il mistero. Questo non soltanto indica che esiste un certo
analfabetismo spirituale, ma e una prova dell'inadeguatezza dell’attuale prassi
Eastorale Con molta probabilita nel passato recente la nostra attivita pastorale
a cercato di iniziare ai sacramenti e non di iniziare - attraverso i sacramenti -
alla vita cristiana.
La poverta spirituale e I’assenza di un incontro vero con il Vangelo
hanno tante implicazioni...
Certo. E poi non si puo incontrare davvero Gesu senza impegnarsi con la sua
Parola. Circa il servizio, ho pensato: ma quei medici e infermieri che rischiavano
la vita per rimanere vicino ai malati non hanno trasformato i reparti ospedalieri
in altre «cattedrali»? Il servizio agli altri all'interno del proprio lavoro quotidiano
esasperato dalle esigenze dell’emergenza sanitaria e stato anche per i cristiani
il modo fisiologico di esprimere la loro fede, di una Chiesa presente nel mondo
di oggi, e non piu una «Chiesa della sacrestia», ritirata dalle strade, o che si
accontenta di proiettare la sacrestia nella strada.
Dunque, questo servizio puo essere una via di evangelizzazione?
Lo spezzare il pane eucaristico e la Parola non puo avvenire senza lo spezzare il
pane con chi non ne ha. E questa & la diakonia. | poveri sono teologicamente il
volto di Cristo. Senza i poveri si perde il contatto con la realta. Allora, cosi com’e
necessario I'oratorio in \oarrocchla e importante la presenza della mensa dei
poveri nel senso lato della parola. La diakonia o il servizio dell’evangelizzazione
del sociale € una dimensione costitutiva dell’essere Chiesa, della sua missione.
Come la Chiesa e missionaria per natura, cosi da questa natura missionaria
sgorga la carita per il prossimo, la compassione, che e capace di comprendere,
assistere e promuovere. Il modo migliore per sperimentare I’'amore cristiano é il
ministero del servizio. Molte persone non sono attratte dalla Chiesa perché
hanno partecipato a lezioni di catechismo, ma perché hanno partecipato a una
significativa esperienza di servizio. E questa via di evangelizzazione e
fondamentale nell’attuale epoca di cambiamento, come ha osservato il Santo
Padre nel suo discorso alla Curia del 2019: <<Non siamo piu in un regime di
cristianita». La fede, infatti, non costituisce piu un presupposto ovvio del vivere
comune. La mancanza di fede o meglio ancora la morte di Dio, e un'altra forma
di pandemia che fa morire la gente. Mi viene in mente ['affermazione
paradossale di Dostoevskij nella sua Lettera a Fonvizina: «Se qualcuno mi
dimostrasse che Cristo e fuori della verita ed effettivamente risultasse che la
verita e fuori di Cristo, io preferirei restare con Cristo piuttosto che con la
verita». Il servizio rende manifesta la verita propria di Cristo.
Lo spezzare il pane anche in casa, durante il «lockdown», ha acceso



finalmente Ila luce sulla vita eucaristica ed ecclesiale che si sperimenta
fisiologicamente nella quotidianita di tante famiglie: si puo dire che la
casa sia tornata a essere Chiesa, anche in senso liturgico?

A me e parso chiarissimo. E chi, durante c1uesto periodo nel quale la famiglia
non ha avuto I'opportunita di partecipare all’Eucaristia, non ha colto I'occasione
per aiutare le famiglie a sviluppare il loro potenziale proprio, ha perso
un’'occasione d’'oro. D'altra parte, ci sono state diverse famiglie che in questo
tempo di restrizioni si sono rivelate, di propria iniziativa, «creative nell’amore»:
dal modo in cui i genitori hanno accompagnato i piu piccoli alle forme di home-
schooling, dall’aiuto offerto agli anziani e contro la solitudine alla creazione di
spazi per la rpreghiera fino alla disponibilita verso i piu poveri. Che la grazia del
Signore moltiplichi questi esempi belli e faccia riscoprire la bellezza della
vocazione e i carismi nascosti all’'interno di tutte le famiglie.

Prima parlava di una «nuova ecclesiologia» che emerge dall’esperienza
forzata dal «lockdown». Questa riscogerta della casa cosa suggerisce?
Che qui sta il futuro della Chiesa: nel riabilitare la Chiesa domestica e lasciarle
piu spazio. Una Chiesa-fami?lia costituita da un numero di famiglie-Chiesa.
Questo e il presupposto valido della nuova evangelizzazione, della quale
sentiamo cosi tanto la necessita tra di noi. Dobbiamo vivere la Chiesa all'interno
delle nostre famiglie. Non c’e confronto fra la Chiesa istituzione e la Chiesa
domestica. La Chiesa grande comunita e costituita da piccole Chiese che si
riuniscono nelle case. Se la Chiesa domestica viene a mancare, la Chiesa non
puo sussistere. Se non c’e Chiesa domestica, la Chiesa non ha futuro! La Chiesa
domestica € la chiave che ci apre orizzonti di speranza! Nel libro degli Atti degli
Apostoli abbiamo una descrizione dettagliata della Chiesa di famiglia, domus
ecclesiae: «Ogni giorno erano perseveranti insieme nel tempio e, spezzando il
pane nelle case, prendevano cibo con letizia e semplicita di cuore» (At 2,46).
Nell’Antico Testamento, la casa di famiglia era il luogo dove Dio si rivelava e
dove si celebrava la Pasqua ebraica, la piu solenne celebrazione della fede
ebraica. Nel Nuovo Testamento, |'Incarnazione € avvenuta in una casa,
il Magnificat e il Benedictus sono stati cantati in un casa, la prima Eucaristia si &
svolta in una casa, cosi come l'invio dello Spirito Santo nella Pentecoste. Nei
primi due secoli la Chiesa si € sempre riunita nella casa di famiglia.

Nella vulgata recente si usa spesso lI’espressione «piccola Chiesa
domestica», con una nota riduzionista, forse involontaria... Questa
narrativa puo aver contribuito a depotenziare la dimensione ecclesiale
della casa e della famiglia, cosi facilmente comprensibile a tutti, e che
oggi ci appare cosi evidente?

Siamo forse ancora in questo stato, a causa del clericalismo, che e una delle
perversioni della vita presbiterale e della Chiesa, nonostante il Concilio Vaticano
[l abbia recuperato la nozione di famiglia come «Chiesa domestica»[6] e abbia
sviluppato I'insegnamento sul sacerdozio comune[7]. Ultimamente ho letto, in
un articolo sulla famiglia, questa puntuale affermazione: la teologia e il valore
della pastorale in famiglia come «Chiesa domestica» hanno avuto una svolta
negativa nel secolo IV, quando avvenne la «sacralizzazione» dei presbiteri e dei
vescovi, a danno del sacerdozio comune del battesimo, che cominciava a
perdere il suo valore. Piu e stata attuata |'«istituzionalizzazione» della Chiesa,
piu si sono logorate la natura e il carisma della famiglia in quanto Chiesa
domestica. Non e la famiglia a essere sussidiaria della Chiesa, ma e la Chiesa a
dover essere sussidiaria della famiglia. In quanto la famiglia & struttura basilare
e permanente della Chiesa, a essa, domus ecclesiae, dovrebbe essere restituita
una dimensione sacrale e cultuale. Sant’Agostino e san Giovanni Crisostomo
insegnano, sulla scia del giudaismo, che la famiglia dovrebbe esgsere un
ambiente dove la fede possa essere celebrata, meditata e vissuta. E dovere
della comunita parrocchiale aiutare la famiglia a essere scuola di catechesi e



aula liturgica dove possa essere spezzato il pane sul tavolo della cucina.
Chi sono i ministri di questa «Chiesa-famiglia»?
Per san Paolo VI, il sacerdozio comune viene vissuto in modo eminente dagli
sposi muniti dalla grazia del sacramento del matrimonio[8]. Anche i genitori,
quindi, in virtu del loro sacramento, sono i «ministri del culto», che durante la
liturgia domestica spezzano il pane della Parola, pregano con essa, e Cosi
avviene la trasmissione della fede ai figli. Il lavoro dei catechisti € valido, ma
non puo sostituire il ministero della famiglia. La stessa liturgia della famiglia
avvia i membri a partecipare piu attivamente e consapevolmente alla liturgia
della comunita parrocchiale. Tutto cio aiuta affinché avvenga il passaggio dalla
liturgia clericale a quella familiare.
Oltre allo spazio strettamente domestico, Lei crede che la specificita di
questo «ministero» della famiglia, degli sposi e del matrimonio possa e
debba avere anche un rilievo, profetico e missionario, per tutta la
Chiesa come pure nel mondo? In quali forme, per esempio?
Nonostante da decenni la Chiesa ribadisca che la famiglia € soggetto dell’azione
pastorale, temo che per molti versi questo ormai sia diventato parte della
retorica della pastorale familiare. Molti tuttora non sono convinti del carisma
evangelizzatore della famiglia, non credono che la famiglia abbia una
«creativita missionaria». C'e€ molto da scoprire e integrare. Ho avuto
personalmente un’esperienza molto stimolante nella mia diocesi con la
partecipazione delle coppie e delle famiglie alla pastorale familiare. Alcune
coppie si sono occupate della preparazione al matrimonio; altre hanno
accompagnato i novelli sposi nei primi cinque anni di nozze. Arricchiti
dall’esperienza nelle proprie famiglie, i coniugi non soltanto sono in grado di
condividere testimonianze di fede Iincarnata nella vita familiare quotidiana, ma
riescono anche a trovare un nuovo Iingua?gio teologico-catechetico per la
roclamazione del Vangelo della famiglia. Sull’esempio della «Chiesa in uscita»,
a «Chiesa domestica» deve orientarsi a uscire di casa; percio va anche messa
nelle condizioni di assumersi le proprie responsabilita come soggetto sociale e
olitico. Come ha sottolineato papa Francesco, Dio «ha affidato alla famiglia non
a cura di un’intimita fine a sé stessa, bensi I'emozionante progetto di rendere
“domestico” il mondo»[9]. La famiglia «& chiamata a lasciare la sua impronta
nella societa dove e inserita, per sviluppare altre forme di fecondita che sono
come il prolungamento dell’amore che la sostiene»[10]. Una sintesi di tutto
questo si trova nel Documento finale del Sinodo dei Vescovi sulla famiglia, dove
i padri sinodali scrivono: «La famiglia si costituisce cosi come soggetto
dell’azione pastorale attraverso I'annuncio esplicito del Vangelo e I'eredita di
molteplici forme di testimonianza: la solidarieta verso i poveri, |'apertura alla
diversita delle persone, la custodia del creato, la solidarieta morale e materiale
verso le altre famiglie soprattutto verso le piu bisognose, I'impegno per la
promozione del bene comune anche mediante la trasformazione delle strutture
sociali ingiuste, a partire dal territorio nel quale essa vive, praticando le opere di
misericordia corporale e spirituale»[11].
Torniamo ora a considerare un orizzonte piu ampio. Il virus non ha
conosciuto barriere. Se sono emersi egoismi individuali e nazionali, é
vero che é palese oggi che sulla Terra viviamo una fondamentale
fratellanza umana.
Questa pandemia dovrebbe condurci a una nuova comprensione della societa
contemporanea, e portarci a discernere una nuova visione della Chiesa. Si dice
che la storia € maestra, ma spesso non ha scolari! Proprio per causa del suo
egoismo e individualismo, I'uomo ha una memoria selettiva. Non solo cancella
dalla sua memoria le fatiche da lui stesso provocate, ma e anche capace di
dimenticare il suo prossimo. Per esempio, in questa pandemia le considerazioni
economiche e finanziarie hanno spesso avuto il sopravvento sul bene comune.



Nei nostri Paesi occidentali, bencheé ci vantiamo di vivere in un regime
democratico, in pratica tutto € mosso da chi possiede il potere politico o
economico. Invece, abbiamo bisogno di riscoprire la fratellanza. Assumendo la
responsabilita legata al Sinodo dei Vescovi, penso che sinodalita e fratellanza
siano due termini che si richiamano |'un |'altro.

In che senso? La sinodalita e proponibile anche alla societa civile?

Una caratteristica essenziale del processo sinodale nella Chiesa ¢ il dialogo
fraterno. Nel suo discorso all’'inizio del Sinodo sui giovani, papa Francesco ha
detto: «Il Sinodo deve essere un esercizio di dialogo anzitutto tra quanti vi
partecipano»[12]. E il primo frutto di questo dialogo e che ciascuno si apra alla
novita, a modificare la propria opinione, a gioire per quanto ha ascoltato dagli
altri. Inoltre, all’inizio dell’Assemblea speciale del Sinodo per la regione
panamazonica, il Santo Padre ha fatto un richiamo alla «mistica della
fraternita»[13], e ha sottolineato I'importanza di un’atmosfera fraterna tra i
padri sinodali, «custodendo la fraternita che deve esistere qui dentro»[14].
Questa cultura di «dialogo fraterno» aiuterebbe tutte le assemblee - politiche,
economiche, scientifiche - a trasformarsi in luoghi di incontro e non di scontro.
In un’epoca come la nostra, nella quale assistiamo a un’eccessiva
rivendicazione di sovranita degli Stati e a un ritorno al classismo, i so%getti
sociali potrebbero rivalutare questo approccio «sinodale», che faciliterebbe un
cammino di avvicinamento e una visione cooperativa. Come sostiene Christoph
Theobald, questo «dialogo fraterno» puo aprirci una pista per superare la «lotta
tra interessi concorrenziali»: «Solo un sentimento reale e quasi-fisico di
“fraternita” pu0 rendere possibile un superamento della lotta sociale e dare
accesso ad un’intesa e ad una coesione, pur sempre fragile e provvisoria.
L'autorita si trasforma qui in “autorita della fraternita”; trasformazione che
suppone un’autorita fraterna, capace di suscitare, per contagio, I'evangelico
sentimento di fraternita - o lo “spirito di fratellanza”, secondo I'art. 1 della
Dichiarazione universale dei diritti dell’'uomo - la dove le tormente della storia
rischiano di ingoiarla»[15]. In questo quadro sociale riecheggiano con forza le
parole lungimiranti del Santo Padre, quando ha detto che una Chiesa sinodale &
come vessillo innalzato tra le nazioni in un mondo che invoca Eartecipazione,
solidarieta e trasparenza nell’amministrazione della cosa pubblica, ma che
invece consegna spesso il destino di tanta gente nelle mani avide di ristretti
gruppi di potere. Come Chiesa sinodale che «cammina insieme» agli uomini ed
e partecipe dei travagli della storia, dobbiamo coltivare il sogno di riscoprire la
dignita inviolabile dei popoli e la funzione di servizio dell’autorita. Questo
contribuira a vivere in maniera piu fraterna e a costruire un mondo piu bello e
piu degno dell’'uomo per chi verra dopo di noi[16].

[1] Mons. Mario Grech Segretario generale del Sinodo dei Vescovi. Maltese, nato nel 1957, & stato nominato
vescovo di Gozo nel 2005 da Benedetto XVI. Ha partecipato al Sinodo per I’Amazzonia. Sara Cardinale nel
Concistoro del prossimo 28 novembre 2020.

[2] CfrT. Halik, «Questo & il momento per prendere il largo», in Avvenire, 5 aprile 2020, 28.

[3] Cfr Concilio Ecumenico Vaticano Il, Costituzione Sacrosanctum Concilium (SC), n. 10, 4 dicembre 1963.
[41SCn.7

[5] Paolo VI, s., Lettera enciclica Mysterium fidei, n. 40, 3 settembre 1965.

[6] Concilio Ecumenico Vaticano I, Costituzione Lumen gentium (LG), n. 11; Decreto Apostolicam actuositatem
(AA), n. 11.

[71LGn. 10

[8] Cfr Paolo VI, s., Udienza generale, 11 agosto 1976.

[9] Papa Francesco, Udienza generale, 16 settembre 2015.

[10] Papa Francesco, Esortazione apostolica postsinodale Amoris laetitia, n. 181, 19 marzo 2016.

[11] Relazione finale del Sinodo dei Vescovi, 24 ottobre 2015.

[12] Papa Francesco, Discorso all’inizio del Sinodo dedicato ai giovani, 3 ottobre 2018.


https://www.avvenire.it/agora/pagine/coronavirus-chiese-chiuse-pasqua-tomas-halik
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_03091965_mysterium.html

[13] Papa Francesco, Esortazione apostolica Evangelii gaudium, n. 92, 24 novembre 2013.

[14] Papa Francesco., Saluto all’apertura dei lavori dell’Assemblea speciale del Sinodo dei Vescovi per la regione
panamazzonica, 7 ottobre 2019.

[15] C. Theobald, Dialogo e autorita tra societa e Chiesa, prolusione in occasione del «Dies academicus» della
Facolta teologica del Triveneto, 22 novembre 2018.

[16] Cfr Francesco, Discorso per il 50° anniversario dell’istituzione del Sinodo dei Vescovi, 17 ottobre 2015.

Giovani per un’economia sostenibile

“Le conseguenze delle nostre azioni e decisioni vi toccheranno in prima persona, pertanto non potete
rimanere fuori dai luoghi in cui si genera, non dico il vostro futuro, ma il vostro presente. Voi non potete
restare fuori da dove si genera il presente e il futuro. O siete coinvolti o la storia vi passera sopra”. PAPA
FRANCESCO Al GIOVANI DI “THE ECONOMY OF FRANCESCO”.

Un interessante articolo della rivista AGGIORNAMENTI SOCIALI rispetto al recente evento “ECONOMY OF FRANCESCO”
giovani-per-un-economia-sostenibile

@A
S|
n
o

-

aggiornament

A disposizione il materiale disponibile emerso dal
THE ECONOMY OF FRANCESCO

- Prima giornata 19.11
- Seconda giornata 20.11
- Terza giornata 21.11

Papa Francesco

Credere in Dio e odiare gli altri e ateismo pratico,
quotidiano.

UDIENZA GENERALE 21/10/2020

Credere in Dio e odiare gli altri & ateismo pratico, quotidiano.


https://sestogiorno.it/giovani-per-uneconomia-sostenibile/
https://sestogiorno.it/wp-content/uploads/2020/12/giovani-per-un-economia-sostenibile.pdf
https://sestogiorno.it/wp-content/uploads/2020/12/aggiornamenti-sociali.jpg
https://francescoeconomy.org/live-streaming/nov-19/
https://francescoeconomy.org/live-streaming/nov-20/
https://francescoeconomy.org/live-streaming/nov-21/
https://sestogiorno.it/papa-francescocredere-in-dio-e-odiare-gli-altri-e-ateismo-pratico-quotidiano/
https://sestogiorno.it/papa-francescocredere-in-dio-e-odiare-gli-altri-e-ateismo-pratico-quotidiano/
https://sestogiorno.it/papa-francescocredere-in-dio-e-odiare-gli-altri-e-ateismo-pratico-quotidiano/

Nel discorso in lingua italiana il Papa, continuando il ciclo di catechesi sulla preghiera, ha incentrato la sua meditazione
sull’'argomento “La preghiera dei Salmi” (Lettura: Sal 36,2-4.6.8-9).

Cari fratelli e sorelle, buongiorno! Oggi noi dovremmo cambiare un po’ il modo di portare avanti questa udienza per il motivo
del coronavirus. Voi siete separati, anche con la protezione della mascherina e io sono qui un po’ distante e non posso fare
quello che faccio sempre, avvicinarmi a voi, perché succede che ogni volta che io mi avvicino, voi venite tutti insieme e si
perde la distanza e c'e il pericolo per voi del contagio. Mi dispiace fare questo ma & per la vostra sicurezza. Invece di venire
vicino a voi e stringere le mani e salutare, ci salutiamo da lontano, ma sappiate che io sono vicino a voi con il cuore. Spero
che voi capiate perché faccio questo. Poi, mentre leggevano i lettori il brano biblico, mi ha attirato I'attenzione quel bambino
0 bambina che piangeva. E io vedevo la mamma che coccolava e allattava il bambino e ho pensato: «cosi fa Dio con noi,
come quella mamma». Con quanta tenerezza cercava di muovere il bambino, di allattare. Sono delle immagini bellissime. E
quando in Chiesa succede questo, quando piange un bambino, si sa che i ¢’é la tenerezza di una mamma, come oggi, c'e la
tenerezza di una mamma che ¢ il simbolo della tenerezza di Dio con noi. Mai far tacere un bambino che piange in Chiesa,
mai, perché ¢ la voce che attira la tenerezza di Dio. Grazie per la tua testimonianza.

Completiamo oggi la catechesi sulla preghiera dei Salmi. Anzitutto notiamo che nei Salmi compare spesso una figura
negativa, quella dell’“empio”, cio& colui o colei che vive come se Dio non ci fosse. E la persona senza alcun riferimento al
trascendente, senza alcun freno alla sua arroganza, che non teme giudizi su cio che pensa e cio che fa.

Per questa ragione il Salterio presenta la preghiera come la realta fondamentale della vita. Il riferimento all’assoluto e al
trascendente - che i maestri di ascetica chiamano il «sacro timore di Dio» - & ci0 che ci rende pienamente umani, ¢ il limite
che ci salva da noi stessi, impedendo che ci avventiamo su questa vita in maniera predatoria e vorace. La preghiera ¢ la
salvezza dell’essere umano. Certo, esiste anche una preghiera fasulla, una preghiera fatta solo per essere ammirati dagli
altri. Quello o quelli che vanno a Messa soltanto per far vedere che sono cattolici o per far vedere |'ultimo modello che hanno
acquistato, o per fare buona figura sociale. Vanno a una preghiera fasulla. Gesu ha ammonito fortemente al riguardo (cfr Mt
6,5-6; Lc 9,14).

Ma quando il vero spirito della preghiera e accolto con sincerita e scende nel cuore, allora essa ci fa contemplare la realta
con gli occhi stessi di Dio. Quando si prega, ogni cosa acquista “spessore”. Questo € curioso nella preghiera, forse
incominciamo in una cosa sottile ma nella preghiera quella cosa acquista spessore, acquista peso, come se Dio la prende in
mano e la trasforma. Il peggior servizio che si possa rendere, a Dio e anche all’'uomo, & di pregare stancamente, in maniera
abitudinaria. Pregare come i pappagalli. No, si prega con il cuore. La preghiera € il centro della vita. Se c’e la preghiera,
anche il fratello, la sorella, anche il nemico, diventa importante. Un antico detto dei primi monaci cristiani cosi recita: «Beato
il monaco che, dopo Dio, considera tutti gli uomini come Dio» (Evagrio Pontico, Trattato sulla preghiera, n. 123). Chi adora
Dio, ama i suoi figli. Chi rispetta Dio, rispetta gli esseri umani.

Per questo, la preghiera non € un calmante per attenuare le ansieta della vita; o, comunque, una preghiera di tal genere non
e sicuramente cristiana. Piuttosto la preghiera responsabilizza ognuno di noi. Lo vediamo chiaramente nel “Padre nostro”,
che Gesu ha insegnato ai suoi discepoli.

Per imparare questo modo di pregare, il Salterio € una grande scuola. Abbiamo visto come i salmi non usino sempre parole
raffinate e gentili, e spesso portino impresse le cicatrici dell’esistenza. Eppure, tutte queste preghiere sono state usate prima
nel Tempio di Gerusalemme e poi nelle sinagoghe; anche quelle piu intime e personali. Cosi si esprime il Catechismo della
Chiesa Cattolica: «Le espressioni multiformi della preghiera dei salmi nascono ad un tempo nella liturgia del Tempio e nel
cuore dell'uomo» (n. 2588). E cosi la preghiera personale attinge e si alimenta da quella del popolo d’Israele, prima, e da
quella del popolo della Chiesa, poi. Anche i salmi in prima persona singolare, che confidano i pensieri e i problemi pil intimi
di un individuo, sono patrimonio collettivo, fino ad essere pregati da tutti e per tutti. La preghiera dei cristiani ha questo
“respiro”, questa “tensione” spirituale che tiene insieme il tempio e il mondo. La preghiera puo iniziare nella penombra di
una navata, ma poi termina la sua corsa per le strade della citta. E viceversa, pud germogliare durante le occupazioni
qguotidiane e trovare compimento nella liturgia. Le porte delle chiese non sono barriere, ma “membrane” permeabili,
disponibili a raccogliere il grido di tutti.

Nella preghiera del Salterio il mondo € sempre presente. | salmi, ad esempio, danno voce alla promessa divina di salvezza
dei pit deboli: «Per I'oppressione dei miseri e il gemito dei poveri, ecco, mi alzero - dice il Signore -; metterd in salvo chi é
disprezzato» (12,6). Oppure ammoniscono sul pericolo delle ricchezze mondane, perché «l'uomo nella prosperita non
comprende, € come gli animali che periscono» (48,21). O, ancora, aprono l'orizzonte allo sguardo di Dio sulla storia: «//
Signore annulla i disegni delle nazioni, rende vani i progetti dei popoli. Ma il disegno del Signore sussiste per sempre, i
progetti del suo cuore per tutte le generazioni» (33,10-11). Insomma, dove c’e Dio, ci dev’'essere anche I'uomo. La Sacra
Scrittura & categorica: Noi amiamo perché egli ci ha amati per primo. Lui sempre va prima di noi. Lui ci aspetta
sempre perché ci ama per primo, ci guarda per primo, ci capisce per primo. Lui ci aspetta sempre. Se uno dice: “lo amo Dio”
e odia suo fratello, & un bugiardo. Chi infatti non ama il proprio fratello che vede, non pud amare Dio che non vede. Se tu



preghi tanti rosari al giorno ma poi chiacchieri sugli altri, e poi hai rancore dentro, hai odio contro gli altri, questo ¢ artificio
puro, non € verita. E questo e il comandamento che abbiamo da lui: chi ama Dio, ami anche suo fratello ( I Gv 4,19-21). La
Scrittura ammette il caso di una persona che, pur cercando Dio sinceramente, non riesce mai a incontrarlo; ma afferma
anche che non si possono mai negare le lacrime dei poveri, pena il non incontrare Dio. Dio non sopporta |I'«ateismo» di chi
nega l'immagine divina che e impressa in ogni essere umano. Quell’ateismo di tutti i giorni: io credo in Dio ma con gli altri
tengo la distanza e mi permetto di odiare gli altri. Questo & ateismo pratico. Non riconoscere la persona umana come
immagine di Dio & un sacrilegio, € un abominio, € la peggior offesa che si puo recare al tempio e all’altare. Cari fratelli e
sorelle, la preghiera dei salmi ci aiuti a non cadere nella tentazione dell’«<empieta», cioe di vivere, e forse anche di pregare,
come se Dio non esistesse, e come se i poveri non esistessero.

GLI STRANIERI UTILI
Don Augusto Fontana

Gli stranieri utili.

Gli stranieri saranno pure un problema ma ci fanno anche guadagnare. Non solo sono indispensabili perché svolgono lavori
umili e socialmente fondamentali, ma generano anche un beneficio netto di circa 500 milioni che costituiscono la differenza
fra cio che pagano in tasse e quanto incide sulla spesa pubblica la loro presenza. Lo dimostra la Fondazione Moressa, che ha
presentato il Rapporto su ‘Dieci anni di economia dell'immigrazione’.

I quasi 2 milioni di lavoratori stranieri generano piu benefici che costi: infatti tra Irpef, contributi previdenziali e altri
tributi vari versano nelle casse pubbliche circa 26,6 miliardi, mentre lo Stato ne spende per loro 26,1: un surplus
appunto di 500 milioni. E altri 360 milioni annui potrebbero derivare dalle regolarizzazioni di lavoratori avviate nel 2020.
Non regge la tesi dell’invasione: 10 anni fa infatti abbiamo regolarizzato quasi 600.000 cittadini extra Ue, oggi solo un terzo
di quel numero. E la loro presenza resta assolutamente gestibile essendo passata nello stesso lasso di tempo dal 6,2%
all’8,7% della popolazione. Un 8,7% che del resto genera il 9,5% del nostro Prodotto interno lordo (146,7 miliardi in cifra
assoluta), grazie a due milioni e mezzo di occupati: il 44,5% dei quali lavora nei servizi. Ma tra gli stranieri si fanno avanti
anche gli imprenditori che sono 722 mila (cinesi, rumeni, marocchini).

Qualche preoccupazione viene semmai dal fatto che gli stranieri sono in prevalenza giovani e svolgono lavori poco qualificati
(solo il 12% & laureato) o in nero, il che nel lungo periodo potrebbe portare a un saldo negativo tra gettito fiscale prodotto e
spesa per assistenza sanitaria o pensioni.

Allora ben vengano gli stimoli offerti dalla recente Enciclica di Papa Francesco “Fratelli tutti” al n. 39 e 129: «in alcuni Paesi
di arrivo, i fenomeni migratori suscitano allarme e paure, spesso fomentate e sfruttate a fini politici. Si diffonde cosi una
mentalita xenofoba, di chiusura e di ripiegamento su se stessi»[1].] migranti vengono considerati non abbastanza degni di
partecipare alla vita sociale come qualsiasi altro, e si dimentica che possiedono la stessa intrinseca dignita di qualunque
persona. Pertanto, devono essere “protagonisti del proprio riscatto”[2]. Non si dira mai che non sono umani, pero in pratica,
con le decisioni e il modo di trattarli, si manifesta che li si considera di minor valore, meno importanti, meno umani. E
inaccettabile che i cristiani condividano questa mentalita e questi atteggiamenti, facendo a volte prevalere certe preferenze
politiche piuttosto che profonde convinzioni della propria fede: I'inalienabile dignita di ogni persona umana al di la
dell’origine, del colore o della religione, e la legge suprema dell’amore fraterno....Quando il prossimo é una persona
migrante si aggiungono sfide complesse[1]. Certo, I'ideale sarebbe evitare le migrazioni non necessarie e a tale scopo la
strada é creare nei Paesi di origine la possibilita concreta di vivere e di crescere con dignita, cosi che si possano
trovare li le condizioni per il proprio sviluppo integrale. Ma, finché non ci sono seri progressi in questa direzione, & nostro
dovere rispettare il diritto di ogni essere umano di trovare un luogo dove poter non solo soddisfare i suoi bisogni primari e
quelli della sua famiglia, ma anche realizzarsi pienamente come persona. | nostri sforzi nei confronti delle persone migranti
che arrivano si possono riassumere in quattro verbi: accogliere, proteggere, promuovere e integrare>>.

[1] Cfr Vescovi Cattolici del Messico e degli Stati Uniti, Lettera pastorale Strangers no longer: together on the
journey of hope (Gennaio 2003).

[1] Esort. ap. postsin. Christus vivit (25 marzo 2019), 92

[2] Cfr Messaggio per la 1062 Giornata Mondiale del Migrante e del Rifugiato 2020 (13 maggio
2020): L'Osservatore Romano, 16 maggio 2020, p. 8.


https://sestogiorno.it/gli-stranieri-utili-don-augusto-fontana/
https://sestogiorno.it/gli-stranieri-utili-don-augusto-fontana/
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html

Negazionisti ]
Padre Alberto Maggi

Negazionisti nella Bibbia
P.Alberto Maggi (https://www.illibraio.it/)

N

“Nun me piace!” e il conosciuto tormentone della commedia di Eduardo de Filippo “Natale in casa Cupiello”. L'anziano
protagonista, amante delle tradizioni, in occasione del Natale, ha allestito “il piu bel presepio di tutti gli altri anni”, e cerca il
consenso del figlio Tommasino (Nennillo), un tontolone (“ha avuto la malattia... € nervoso!”), viziato dalla madre. Niente da
fare: “Nun me piace!”, € la sua risposta. Inutilmente il padre tenta di fargli notare la bellezza degli angioletti, dei tre re magi,
della stella cometa...“Nun me piace!”, € la sua risposta. Questo ragazzo tardo e pigro & la parodia del negazionista, colui che
rifiuta di vedere il bello, il buono, e sa rispondere solo ripetendo la stessa solfa e lo stesso slogan: “Nun me piace!”. Non c'é
motivo, semplicemente non gli piace. Il personaggio di Tommasino & la caricatura di quelle nullita, che per far notare la loro
presenza hanno bisogno di gridare la loro tanto ostinata quanto ottusa contrarieta.

Ma il negazionismo ha radici antiche e gia nelle prime pagine della Bibbia si trova il primo negazionista. Nel
Libro della Genesi si legge che il Creatore aveva avvertito I'uomo e la donna, da lui creati, di non mangiare “dell’albero della
conoscenza del bene e del male”, perché altrimenti sarebbero morti (Gen 2,17). Ed ecco spuntare il primo negazionista della
storia, il serpente, che disse alla donna: “Non morirete affatto!” (Gen 3,5), e si sa come poi € andata a finire. E negazionisti
spuntano anche al tempo di Noe, “uomo giusto e integro tra i suoi contemporanei” (Gen 6,9). Avvertito da Dio
dell'imminente disastro, pensa a mettersi in salvo costruendo un’arca di legno, ma gli altri no, “mangiavano e bevevano,
prendevano moglie e prendevano marito... e non si accorsero di nulla finché venne il diluvio e travolse tutti” (Mt 24,38).

C’é poi un altro tipo di negazionismo dalle conseguenze drammatiche, perché si fonde con il fanatismo
religioso. E il negazionismo che, forte delle sue sacre convinzioni, rifiuta la realtd perché & inammissibile, scomoda o
spiacevole, o semplicemente non puo essere. Un esempio di questo negazionismo si trova negli scritti di Geremia, dove il
profeta avverte il popolo dell'imminente pericolo, rappresentato dall’invasione dei Babilonesi guidati da Nabucodonosor,
invitandolo ad abbandonare false certezze: “Non confidate in parole menzognere ripetendo: Questo é il tempio del Signore, il
tempio del Signore, il tempio del Signore” (Ger 7,4). Ma il grido d’allarme del profeta non fu ascoltato nonostante I'evidenza
dell’approssimarsi della tremenda invasione. Gerusalemme era la citta del Dio d’Israele e per questo non poteva essere
conquistata. La tradizione religiosa, infatti, credeva che Gerusalemme fosse imprendibile in quanto Dio stesso avrebbe
impedito la caduta del luogo che conteneva la sua presenza. Del resto anche il salmista esaltava I'imprendibilita di
Gerusalemme, perché “Dio é in mezzo ad essa: non potra vacillare. Dio la soccorre allo spuntare dell’alba... Il Signore degli
eserciti & con noi, nostro baluardo é il Dio di Giacobbe” (Sal 46, 6.8), per poi dover amaramente constatare che “hanno
ridotto Gerusalemme in macerie” (Sal 79,1), come gia Geremia aveva vanamente profetizzato: “Gerusalemme diventera un
cumulo di rovine" (Ger 26,18). Ugualmente, secoli dopo, durante I'assedio di Gerusalemme da parte dei Romani, a causare
la morte di molti durante I'attacco alla citta santa, quando era evidente a tutti che era assurdo resistere alla soperchia forza
distruttrice degli invasori, fu proprio “un falso profeta che in quel giorno aveva proclamato agli abitanti della citta che il Dio
comandava loro di salire al tempio per ricevere i segni della salvezza” (Guerra, VI, 5,2 §285). E vi incontrarono la morte.

Nei vangeli i negazionisti sono i capi religiosi, i quali pur riconoscendo nelle opere di liberazione di Gesu “il dito di Dio”
(Lc 11,29), non possono ammetterlo, per non perdere il loro potere e dominio sul popolo. Nel vangelo di Giovanni,
nell’episodio della guarigione del cieco nato (Gv 9), i capi non possono ammettere che mediante la trasgressione del
comandamento del sabato, ritenuto il pit importante di tutti perché era quello che pure Dio osservava, GeslU possa aver
restituito la vista al cieco nato (“/ Giudei non credettero di lui che fosse stato cieco e che avesse acquistato la vista”, Gv
9,18). Le autorita religiose, non potendo ammettere alcuna contraddizione nella loro dottrina negano, con I'evidenza, la
verita del fatto.

Le radici del negazionismo vanno ricercate nella paura. |l negazionista &, infatti, un individuo che & vittima della sua
stessa paura che non vuole riconoscere. Non sapendo come gestire la sua ansia, semplicemente la nega e, non sapendo
affrontare un mondo che & in costante cambiamento, lo rifiuta. Tutto quel che &€ complesso, quel che richiede riflessione, un
ragionamento articolato e fondato, esula dalle sue capacita e liquida il tutto con un secco NO. Forse I'immagine con cui si
potrebbe raffigurare il negazionista & quella dello struzzo con la testa infilata per terra. Il pericolo c’€, ma lui si ostina a non
vederlo, a ignorarlo, illudendosi cosi di eliminarlo dal suo orizzonte. Per farsi notare il negazionista deve andare contro
I'evidenza, e contro la verita, e per questo suo delirio deve appoggiarsi su una visione della societa vittima di ogni tipo di
complotto, dal finanziario al religioso, con il continuo sospetto che si traduce in rifiuto di tutto quel che con le sue limitate
capacita intellettuali non riesce a comprendere. Forse fregiare del termine negazionista certe persone & anche troppo, in


https://sestogiorno.it/negazionistipadre-alberto-maggi/
https://sestogiorno.it/negazionistipadre-alberto-maggi/

altri tempi, prima del “politicamente corretto” e dei social, si sarebbero detto semplicemente che erano dei minchioni. Ma, di
fatto, dal linguaggio comune & praticamente scomparso il verbo sminchionire, far cessare qualcuno di essere un minchione,
ovvero di essere ridicolmente ingenuo e credulone. Probabilmente & sembrata un'impresa disperata far ragionare il
crescente numero di negazionisti, terrapiattisti, cospirazionisti, seguaci di scie chimiche, no vax, no covid, no tutto. Ma non
bisogna scoraggiarsi, del resto nella piu sana tradizione cattolica vengono insegnate le sette opere di misericordia spirituali
dove sono elencate anche “insegnare agli ignoranti” e... “sopportare pazientemente le persone moleste”.

70a Giornata per le vittime del lavoro
830 morti da gennaio a oggi

La giornata delle vittime sul lavoro e un urgente impegno di svolta
PER TUTTI NOI E PER 830 MORTI Cl RIGUARDANO E INTERPELLANO
Annamaria Furlan. Segretaria generale Cisl (Avvenire 11 ottobre 2020)

Caro direttore, tanti saranno oggi i messaggi e gli appelli in occasione della settantesima Giornata nazionale per le Vittime
del Lavoro. Da gennaio ad agosto di quest’anno 830 tra uomini e donne hanno perso la vita uccisi sul lavoro. Una persona
ogni otto ore. Centotrentotto in pil rispetto allo stesso periodo dello scorso anno, anche a causa delle morti ‘protocollate’
come effetto delle infezioni da Covid in ambito lavorativo, soprattutto tanti medici e infermieri. Ma dopo la fine del lockdown,
la strage quotidiana e ripresa nell'indifferenza collettiva: si muore ogni giorno nelle fabbriche, nei cantieri edili non a norma,
nelle campagne, nei servizi, nella logistica, negli anfratti dell’economia sommersa e in nero.

Parliamo di tante vite spezzate, giovani e anziani, persone che escono da casa per andare al lavoro e non tornano piu,
di tante famiglie distrutte dal dolore, che vedono stravolto il proprio futuro. La pandemia, che per certi versi avrebbe
potuto rappresentare una occasione di interventi strutturali nella sicurezza sul lavoro, si € rivelata un paradossale alibi per le
istituzioni e per le aziende che con I'arrivo dell’emergenza hanno ulteriormente frenato quel poco di investimenti e di
programmi annunciati. Spesso la fredda logica del profitto prevale sulla tutela della vita umana. Che fine ha fatto la patente
a punti da assegnare alle imprese in base al grado di impegni sul fronte della sicurezza? Che cosa ne ¢ stato della promessa
del Ministero del Lavoro e delle Regioni di rafforzare i corpi ispettivi e gli investimenti nella formazione? Purtroppo la
vigilanza nei luoghi di lavoro e stato finora un ‘non tema’ nel dibattito pubblico e anche culturale del nostro Paese,
nonostante i ripetuti appelli del presidente della Repubblica Mattarella. Se ne discute solo nelle formali note di cordoglio,
dopo I'ennesima ‘morte bianca’. Poi si va avanti come prima, si aspetta il prossimo incidente, come se nulla fosse. Se ne
parla troppo poco nelle aziende, nei territori, nelle scuole, nelle universita, in tutti quei luoghi in cui invece si dovrebbe
costruire una vera alleanza per imporre tra le priorita il rispetto della vita e del valore del lavoro.

E falso sostenere che non sia possibile uno sviluppo economico compatibile con la sicurezza, con la tutela dell’ambiente, con
la messa in sicurezza del territorio. Anche la digitalizzazione e le nuove tecnologie possono essere usate al servizio della
sicurezza, della prevenzione e di migliori condizioni nel mondo del lavoro. Ma bisogna investire di piu sull'innovazione, sulla
ricerca, sulla formazione delle nuove competenze che possono servire a creare anche condizioni di maggiore sicurezza nei
luoghi di lavoro. Ecco perché anche una parte delle risorse europee del Next Generation Eu (che in Italia chiamiamo
Recovery Fund) potrebbero essere utilizzate per un grande piano straordinario sulla sicurezza nei luoghi di lavoro, in modo
da rafforzare i controlli, assumere e formare pil personale qualificato, costruire una cultura della prevenzione, potenziare il
ruolo e i risarcimenti dell’Inail. Questo serve urgentemente oggi. E il sindacato deve fare la sua parte, senza mai sottrarsi dal
denunciare gli appalti al ribasso, I'eccesso di esternalizzazioni, pretendere il rispetto integrale di tutte le norme sulla
sicurezza e dei protocolli che abbiamo siglato in questi mesi per combattere il Covid. Ma soprattutto c’e bisogno di un patto
vero tra governo, sindacati e associazioni datoriali, per far rispettare da tutti gli accordi sulla prevenzione, discutere sui
carichi eccessivi di lavoro e di straordinari, eliminare o ridurre al minimo i rischi per la salute. Dobbiamo farlo per tutte quelle
famiglie che hanno perso un loro congiunto a causa di un incidente sul lavoro. Ma anche per tutti quei giovani che credono
ancora nel valore unificante del lavoro e della dignita della persona.



https://sestogiorno.it/70a-giornata-per-le-vittime-del-lavoro830-morti-da-gennaio-a-oggi/
https://sestogiorno.it/70a-giornata-per-le-vittime-del-lavoro830-morti-da-gennaio-a-oggi/

GIUBILEO DEL CREATO. Settembre 2020
Messaggio di Papa Francesco

MESSAGGIO DI PAPA FRANCESCO PER LA CELEBRAZIONE DELLA
GIORNATA MONDIALE DI PREGHIERA PER LA CURA DEL CREATO.

1° SETTEMBRE 2020.

«Dichiarerete santo il cinquantesimo anno e proclamerete la liberazione nella
terra per tutti i suoi abitanti. Sara per voi un giubileo» (Levitico 25,10)

CARI FRATELLI E SORELLE,

Ogni anno, particolarmente dalla pubblicazione della Lettera enciclica Laudato
si” (LS, 24 maggio 2015), il primo giorno di settembre segna per la famiglia
cristiana la Giornata Mondiale di Preghiera per la Cura del Creato, con la quale
inizia il Tempo del Creato, che si conclude il 4 ottobre, nel ricordo di san
Francesco di Assisi. In questo periodo, i cristiani rinnovano in tutto il mondo la
fede nel Dio creatore e si uniscono in modo speciale nella preghiera e
nell’azione per la salvaguardia della casa comune. Sono lieto che il tema scelto
dalla famiglia ecumenica per la celebrazione del Tempo del Creato 2020 sia
“Giubileo per la Terra”, proprio nell’anno in cui ricorre il cinquantesimo
anniversario del Giorno della Terra. Nella Sacra Scrittura, il Giubileo € un tempo
sacro per ricordare, ritornare, riposare, riparare e rallegrarsi.

1. UN TEMPO PER RICORDARE

Siamo invitati a ricordare soprattutto che il destino ultimo del creato e entrare
nel “sabato eterno” di Dio. E un viaggio che ha luogo nel tempo, abbracciando il
ritmo dei sette giorni della settimana, il ciclo dei sette anni e il grande Anno
giubilare che giunge alla conclusione di sette anni sabbatici. Il Giubileo € anche
un tempo di grazia per fare memoria della vocazione originaria della creato ad
essere e prosperare come comunita d’amore. Esistiamo solo attraverso le
relazioni: con Dio creatore, con i fratelli e le sorelle in quanto membri di una
famiglia comune, e con tutte le creature che abitano la nostra stessa casa.
«Tutto e in relazione, e tutti noi esseri umani siamo uniti come fratelli e sorelle
in un meraviglioso pellegrinaggio, legati dall’amore che Dio ha per ciascuna
delle sue creature e che ci unisce anche tra noi, con tenero affetto, al fratello
sole, alla sorella luna, al fratello fiume e alla madre terra» (LS, 92). Il Giubileo,
pertanto, € un tempo per il ricordo, dove custodire la memoria del nostro
esistere inter-relazionale. Abbiamo costantemente bisogno di ricordare che
«tutto e in relazione, e che la cura autentica della nostra stessa vita e delle
nostre relazioni con la natura e inseparabile dalla fraternita, dalla giustizia e
dalla fedelta nei confronti degli altri» (LS, 70).

2. UN TEMPO PER RITORNARE

Il Giubileo & un tempo per tornare indietro e ravvedersi. Abbiamo spezzato i
legami che ci univano al Creatore, agli altri esseri umani e al resto del creato.
Abbiamo bisogno di risanare queste relazioni danneggiate, che sono essenziali
per sostenere noi stessi e I'intero tessuto della vita. 1l Giubileo € un tempo di
ritorno a Dio, nostro amorevole creatore. Non si puo vivere in armonia con il
creato senza essere in pace col Creatore, fonte e origine di tutte le cose. Come
ha osservato Papa Benedetto, «il consumo brutale della creazione inizia dove
non c'eé Dio, dove la materia € ormai soltanto materiale per noi, dove noi stessi
siamo le ultime istanze, dove l'insieme e semplicemente proprieta nostra»
(Incontro con il Clero della Diocesi di Bolzano-Bressanone, 6 agosto 2008). Il
Giubileo ci invita a pensare nuovamente agli altri, specialmente ai poveri e ai
piu vulnerabili. Siamo chiamati ad accogliere nuovamente il progetto originario
e amorevole di Dio sul creato come un’eredita comune, un banchetto da


https://sestogiorno.it/giubileo-del-creato-settembre-2020-messaggio-di-papa-francesco/
https://sestogiorno.it/giubileo-del-creato-settembre-2020-messaggio-di-papa-francesco/
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92.
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70.
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it.html
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html

condividere con tutti i fratelli e le sorelle in spirito di convivialita; non in una
competizione scomposta, ma in una comunione gioiosa, dove ci si sostiene e ci
si tutela a vicenda. Il Giubileo & un temFo per dare liberta agli oppressi e a tutti
coloro che sono incatenati nei ceppi delle varie forme di schiavitu moderna, tra
cui la tratta delle persone e il lavoro minorile. Abbiamo bisogno di ritornare,
inoltre, ad ascoltare la terra, indicata nella Scrittura come adamah, luogo dal
quale I'uomo, Adam, e stato tratto. Oggi la voce del creato ci esorta, allarmata,
a ritornare al giusto posto nell’ordine naturale, a ricordare che siamo parte, non

adroni, della rete interconnessa della vita. La disintegrazione della

iodiversita, il vertiginoso aumento dei disastri climatici, il diseguale impatto
della pandemia in atto sui piu poveri e fragili sono campanelli d’allarme di
fronte all’avidita sfrenata dei consumi. Particolarmente durante questo Tempo
del Creato, ascoltiamo il battito della creazione. Essa, infatti, e stata data alla
luce per manifestare e comunicare la gloria di Dio, per aiutarci a trovare nella
sua bellezza il Signore di tutte le cose e ritornare a Lui (cfr San Bonaventura, In
Il Sent., 1,2,2, g. 1, concl; Brevil., 11,5.11). La terra dalla quale siamo stati tratti e
dunque luogo di preghiera e di meditazione: «risvegliamo il senso estetico e
contemplativo che Dio ha posto in noi» (Esort. aF. Querida Amazonia, 56). La
capacita di meravigliarci e di contemplare € qualcosa che possiamo imparare
specialmente dai fratelli e dalle sorelle indigeni, che vivono in armonia con la
terra e con le sue molteplici forme di vita.

3. UN TEMPO PER RIPOSARE

Nella sua sapienza, Dio ha riservato il giorno di sabato perché la terra e i suoi
abitanti potessero riposare e rinfrancarsi. Oggi, tuttavia, i nostri stili di vita
spingono il pianeta oltre i suoi limiti. La continua domanda di crescita e
I'incessante ciclo della produzione e dei consumi stanno estenuando I'ambiente.
Le foreste si dissolvono, il suolo € eroso, i campi spariscono, i deserti avanzano,
I mari diventano acidi e le tempeste si intensificano: la creazione
geme! Durante il Giubileo, il Popolo di Dio era invitato a riposare dai lavori
consueti, a lasciare, grazie al calo dei consumi abituali, che la terra si
rigenerasse e il mondo si risistemasse. Ci occorre oggi trovare stili equi e
sostenibili di vita, che restituiscano alla Terra il riposo che le spetta, vie di
sostentamento sufficienti per tutti, senza distruggere gli ecosistemi che ci
mantengono. L'attuale pandemia ci ha portati in qualche modo a riscoprire stili
di vita piu semplici e sostenibili. La crisi, in un certo senso, ci ha dato la
ossibilita di sviluppare nuovi modi di vivere. E stato possibile constatare come
a Terra riesca a recuperare se le permettiamo di riposare: I'aria & diventata piu
pulita, le acque piu trasparenti, le specie animali sono ritornate in molti luoghi
dai quali erano scomparse. La pandemia ci ha condotti a un bivio. Dobbiamo
sfruttare questo momento decisivo per porre termine ad attivita e finalita
superflue e distruttive, e coltivare valori, legami e progetti generativi. Dobbiamo
esaminare le nostre abitudini nell’'uso dell’energia, nei consumi, nei trasporti e
nell’alimentazione. Dobbiamo togliere dalle nostre economie aspetti non
essenziali e nocivi, e dare vita a modalita fruttuose di commercio, produzione e
trasporto dei beni.

4. UN TEMPO PER RIPARARE

Il Giubileo € un tempo per riparare I'armonia originaria della creazione e per
risanare rapporti umani compromessi. Esso invita a ristabilire relazioni sociali
eque, restituendo a ciascuno la propria liberta e i propri beni, e condonando i
debiti altrui. Non dovremmo percio dimenticare la storia di sfruttamento del Sud
del pianeta, che ha provocato un enorme debito ecologico, dovuto
principalmente al depredamento delle risorse e all’'uso eccessivo dello spazio


http://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#56

ambientale comune per lo smaltimento dei rifiuti. E il tempo di una giustizia
riparativa. A tale proposito, rinnovo il mio appello a cancellare il debito dei Paesi
piu fragili alla luce dei gravi impatti delle crisi sanitarie, sociali ed economiche
che devono affrontare a seqguito del Covid-19. Occorre pure assicurare che gl
incentivi per la ripresa, in corso di elaborazione e di attuazione a livello
mondiale, regionale e nazionale, siano effettivamente efficaci, con politiche,
legislazioni e investimenti incentrati sul bene comune e con la garanzia che gli
obiettivi sociali e ambientali globali vengano conseguiti. E altresi necessario
riparare la terra. |l ripristino di un equilibrio climatico e di estrema importanza,
dal momento che ci troviamo nel mezzo di un’emergenza. Stiamo per esaurire |l
tempo, come i nostri figli e i giovani ci ricordano. Occorre fare tutto il possibile
per limitare la crescita della temperatura media globale sotto la soglia di 1,5
gradi centigradi, come sancito nell’Accordo di Parigi sul Clima: andare oltre si
rivelera catastrofico, soprattutto per le comunita piu povere in tutto il mondo. In
questo momento critico € necessario promuovere una solidarieta intra-
generazionale e inter-generazionale. In preparazione all'importante Summit sul
Clima di Glasgow, nel Regno Unito (COP 26), invito ciascun Paese ad adottare
traguardi nazionali piu ambiziosi per ridurre le emissioni. Il ripristino della
biodiversita e altrettanto cruciale nel contesto di una scomparsa delle specie e
di un degrado degli ecosistemi senza precedenti. E necessario sostenere
I'appello delle Nazioni Unite a salvaguardare il 30% della Terra
come habitat protetto entro il 2030, al fine di arginare l'allarmante tasso di
perdita della biodiversita. Esorto la Comunita internazionale a collaborare per
garantire che il Summit sulla Biodiversita (COP 15) di Kunming, in Cina,
costituisca un punto di svolta verso il ristabilimento della Terra come casa dove
la vita sia abbondante, secondo la volonta del Creatore. Siamo tenuti a riparare
secondo giustizia, assicurando che quanti hanno abitato una terra per
generazioni possano riacquistarne pienamente |'utilizzo. Occorre proteggere le
comunita indigene da compagnie, in particolare multinazionali, che, attraverso
la deleteria estrazione di combustibili fossili, minerali, legname e prodotti
agroindustriali, «fanno nei Paesi meno sviluppati cio che non possono fare nei
Paesi che apportano loro capitale» (LS, 51). Questa cattiva condotta aziendale
rappresenta un «un nuovo tipo di colonialismo» (San Giovanni Paolo Il, Discorso
alla Pontificia Accademia delle Scienze Sociali, 27 aprile 2001, cit. in Querida
Amazonia, 14), che sfrutta vergognosamente comunita e Paesi piu poveri alla
disperata ricerca di uno sviluppo economico. E necessario consolidare le
legislazioni nazionali e internazionali, affinché regolino le attivita delle
compagnie di estrazione e garantiscano I'accesso alla giustizia a quanti sono
danneggiati.

s. UN TEMPO PER RALLEGRARSI

Nella tradizione biblica, il Giubileo rappresenta un evento gioioso, inaugurato da
un suono di tromba che risuona per tutta la terra. Sappiamo che il grido della
Terra e dei poveri & divenuto, negli scorsi anni, persino piu rumoroso. Al
contempo, siamo testimoni di come lo Spirito Santo stia ispirando ovunque
individui e comunita a unirsi per ricostruire la casa comune e difendere i piu
vulnerabili. Assistiamo al graduale emergere di una grande mobilitazione di
persone, che dal basso e dalle periferie si stanno generosamente adoperando
per la protezione della terra e dei poveri. Da gioia vedere tanti giovani e
comunita, in particolare indigene, in prima linea nel rispondere alla crisi
ecologica. Stanno facendo appello per un Giubileo della Terra e per un nuovo
inizio, nella consapevolezza che «le cose possono cambiare» (LS, 13). C'e pure
da rallegrarsi nel constatare come I’Anno speciale di anniversario della Laudato
si’ stia ispirando numerose iniziative a livello locale e globale per la cura della
casa comune e dei poveri. Questo anno dovrebbe portare a piani operativi a


http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#14
http://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#14
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#13.

Iunlgo termine, per giungere a praticare un’ecologia integrale nelle famiglie,
nel parrocchle nelle diocesi, negli Ordini religiosi, nelle scuole, nelle
universita, nell’assistenza sanltarla nelle |mﬁrese nelle aziende agrlcole ein
molti altri ambiti. Ci rallegriamo anche che le comunita credenti stiang
convergendo per dare vita a un mondo PIU giusto, pacifico e sostenibile. E
motivo di particolare gioia che il Tempo del Creato stia diventando un’iniziativa
davvero ecumenica. Continuiamo a crescere nella consapevolezza che tutti noi
abitiamo una casa comune in quanto membri della stessa
famiglia! Rallegriamoci perché, nel suo amore, il Creatore sostiene i nostri umili
sforzi per la Terra. Essa € anche la casa di Dio, dove la sua Parola «si fece carne
e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 1, 14) il luogo che I'effusione dello
Spirito Santo costantemente rinnova.

“Manda il tuo Spirito, Signore, e rinnova la faccia della terra” (cfr Sal 104,30).
Roma, San Giovanni in Laterano, 1° settembre 2020

FRANCESCO

IN NOME DEL DIO PROFITTO
Don Enrico Chiavacci

In nome del dio profitto.
don Enrico Chiavacci[1]
Jesus n°11. Novembre 1999

Il Concilio, con la teologia della Gaudium et spes, ha fatto uscire la Chiesa da
quattro secoI| d| visione privatistica della salvezza (la salvezza eterna di ogni
sch)oIa anima) e dal conse?uente orientamento restrittivo dell’ecclesiologia e
della teologia. Vi € una salvezza, un traguardo escatologico per la famiglia
umana e la sua storia (Gaudium et spes, n. 45). Indirizzare e accompagnare la
famiglia umana verso tale traguardo e preciso compito della Chiesa: compito
non esclusivo (lo Spirito soffia dove vuole), ma ineludibile, in quanto
continuazione dell’opera salvifica di Cristo. Non vi sono due storie: quella della
salvezza e quella dell’'umanita. “La storia & storia di salvezza”, € il lento e
doloroso cammino della famiglia umana verso la pienezza del Regno, verso la
sua trasformazione in “famiglia di Dio” (Gaudium et spes, n. 40). E il traguardo
e la pace, la citta di Dio in cui «tutti si servono vicendevolmente nella carita»
(Agostino, De civitate Dei, XIV,28). Si tratta dunque di un cammino verso una
logica gIobaIe di convivenza della famiglia umana intera, una logica che
rispecchi I'Assoluto della vita trinitaria. Come il Figlio dell’ Uomo & venuto per
servire e non per essere servito, cosi nessun essere umano _«non puo
pienamente realizzarsi, se non attraverso un dono sincero di sé» (Gaudium et
spes, n. 24). Cosi il “sociale” - Ia complessa rete di strutture in cui si deve
configurare la vita di relazione di ogni singolo - diviene campo di impegno e di
primaria responsabilita morale per ogni cristiano (come per ogni uomo di buona
volonta). La lotta per fare del mondo un «luogo di autentica fraternita»
(Gaudium et spes, n. 37) durera quanto dura la storia, e in essa il cristiano e
inevitabilmente inserito: «in questa lotta inserito» (IVI) Cosi I’economia, e
I'inserimento del cristiano ne c1Io studio e nell’attivita economica d|vengono
inevitabilmente riflessione teologica ed etica.

Per comprendere dunque la nostra chiamata occorre capire che cosa sia 0ggi
“economia” su un doppio versante:

« quello delle strutture essenziali entro cui ogni attivita economica


https://sestogiorno.it/in-nome-del-dio-profittodon-enrico-chiavacci/
https://sestogiorno.it/in-nome-del-dio-profittodon-enrico-chiavacci/

(produzione, distribuzione, finanza) si svolge;
= quello delle condizioni di vita della famiglia umana, generate o
mantenute dalle dette strutture.

E chiaro che l'interesse teologico primario € per il secondo versante, ma quello
che in esso avviene e determinato primariamente dal versante strutturale. Uno
studio serio della situazione in cui versa la famiglia umana deve percio partire
dallo studio delle strutture fondamentali della vita economica sul pianeta Terra.
Qui posso solo accennare ad alcuni elementi essenziali.

Nessuna forma di vita economica, anche primitiva, pud pensarsi senza un
supporto strutturale, sia a livello di villaggio sia di Stato sovrano. Ma oggi vi
un unico sistema di strutture che governa la vita economica dell’intera famiglia
umana. Questa “globalizzazione” e per il cristiano qualcosa di auspicabile:
ormai lo sguardo del cristiano si deve estendere alla famiglia umana
considerata come un unico corpo sociale. La stessa idea tradizionale di “bene
comune” deve intendersi come bene comune della famiglia umana.

Ma e dal tipo di strutture della globalizzazione che dipende il perseguimento di
tale bene comune: la domanda € se le attuali strutture consentano il
miglioramento della qualita della vita di ogni essere umano ovunque sulla terra
(cfr. Gaudium et spes, n. 77), per I'oggl e anche per il domani della storia
umana (e qui la gravita del problema ecologico).

Oggi le strutture tradizionali dell’economia -produzione e distribuzione
(mercato)- sono irreversibilmente globali. Oggi si produce per componenti: sia
le 4-5 parti di una videocassetta sia le 172.000 parti di un Airbus possono
essere prodotte ciascuna in un luogo diverso della Terra, assemblate in un altro,
commercializzate in un altro ancora. In molti casi si produce dove si ha il minor
costo del lavoro (circa 30 dollari I'ora in Germania, 20 negli altri Paesi
industrializzati, da 0,5 a 2 nei Paesi piu poveri). In altri casi si produce dove
esiste manodopera altamente specializzata. In altri casi ancora alcune
componenti sono prodotte solo da pochissimi centri specializzati (una nuova
molecola per le bioingegnerie o un motore per grandi aerei di linea solo General
Electrics, Pritt & Whitney, Rolls Roice possono produrli).

Lo stesso avviene per il commercio e la distribuzione: si compra e si vende dove
conviene. Qualsiasi operatore puo comprare all'ingrosso a Hong Kong e vendere
a Milano, per distribuire poi al dettaglio in Usa o in Thailandia. Nessun Governo,
pur potente che sia, puo realmente governare produzione e mercato, se non
con pochi strumenti (dazi, incentivi o disincentivi) deboli e destinati a sparire.
Tutto cio € oggi possibile per I'avvento di nuove tecnologie. Due in particolare:

= la rivoluzione del silicio, e cioe elettronica e informatica, che consente
trasmissione di dati, ordinativi, trasferimenti di denaro eccetera;

- una radicale trasformazione dei sistemi di trasporto merci, con navi che
possono contenere 8.000 containers e con treni merci per lunghe
distanze (Usa, Australia, Sudafrica, Russia) che trasportano 10/20 mila
tonnellate (in Europa il limite & di norma 2 mila). In tal modo I'incidenza
del costo del trasporto per unita di prodotto e irrisoria.

Queste due realta tecniche sono irreversibili, e sono molto recenti (non piu di
vent'anni), e cosi spiazzano tutte le teorie e le logiche economiche attualmente
disponibili. Ma dopo la rivoluzione del silicio si hanno due fenomeni altrettanto
nUoVi.

- Il primo fenomeno e l'inserimento massivo nella produzione del
momento di ricerca e svilupﬁo (“R&D": research and development). |
nuovi treni veloci europei hanno richiesto 10-12 anni dalla prima
ideazione alla produzione di serie; nuovi aerei militari sono gia in



progetto da anni e saranno pronti verso il 2010. Cio richiede un enorme
Incremento del capitale necessario, e percio una sempre maggiore
concentrazione del capitale disponibile sulla faccia della Terra e della
sua gestione, al di sopra delle teste di qualsiasi Governo o Stato.

= Il secondo fenomeno: oggi non esiste piu il capitalista-padrone. Tutto il
denaro, comunque raccolto ovunque nel mondo, e gestito da societa
finanziarie, che a loro volta sono controllate da finanziarie di ordine
superiore. In tal modo il mondo della finanza € completamente separato
dal mondo della produzione. Una finanziaria trae profitto esclusivamente
dal movimento del capitale (finanziario), e cosi il capitale si muove
freneticamente da un capo all’altro della Terra, in tempo reale e non
controllabile da nessun Governo, sempre e solo in cerca del massimo
profitto finanziario. “Cosa, per chi e come” si produca non ha alcun
mteresse(?er | veri manovratori del capitale mondiale. Molte migliaia di
miliardi di dollari si spostano ogni 24 ore, e sempre in cerca di
massimizzazione del profitto privato, da cui €, per principio, esclusa ogni
preoccupazione per il bene comune, per i reali bisogni dell’'uomo.

Le condizioni di vita della famiglia umana.

In sintesi i Paesi ricchi hanno un Pnl[2] pro capite di 20/30 mila dollari.

In America latina il Pnl si colloca fra 1.000 e 4.000 dollari, e cioe a un decimo dei
Paesi ricchi: ma I’America latina gode di un’iniqua distribuzione delle ricchezze
che non ha eguali nel mondo.

In Brasile vi sono circa 30 milioni di ricchi e 130 milioni di poveri.

In Africa, escluso il Sudafrica, il Pnl oscilla fra 100 e 700 dollari, ma nell’Africa
subsahariana difficilmente supera i 200: siamo percido a un centesimo della
ricchezza disponibile da noi.

In Asia, salvo le note eccezioni, il Pnl oscilla fra 260 dollari (Cambogia) e 500
dollari (Cina). India e Cina messe insieme - oltre un terzo dell’'umanita - hanno
una media di un dollaro e mezzo al giorno per abitante, ivi comprese le spese
pubbliche di ogni genere.

Due importanti indicatori della qualita umana della vita sono I'attesa media di
vita e la mortalita infantile: qui si rispecchia la disponibilita di cibo, di acqua
potabile, di assistenza sanitaria, di educazione di base, e la presenza di violenze
e drammi sociali inevitabilmente connessi alla miseria.

Per Paesi ricchi I'attesa media di vita € 75/80 anni; in America latina & di 55/65
anni (salvo Cuba che e su livelli europei); nell’Africa subsahariana raramente
arriva a 50 anni; nell'immensa Asia povera € fra 55 e 70 anni. La mortalita
infantile, calcolata sui morti nel primo anno di vita su mille nati vivi, nei Paesi
ricchi e di circa il 6/7 per mille (media Unione europea 5,6, Usa 8). In America
latina oscilla fra 20 e 65 (salvo Cuba che € a livelli europei e migliori di quelli
Usa); nell’Africa subsahariana & generalmente sopra a 100; in Asia oscilla fra 35
e 100. Si tratta di un quadro spaventoso di una famiglia umana spaccata in due,
in cui meno di un quinto assorbe piu di quattro quinti delle risorse disponibili.
Deve esser ben chiaro che ogni area di miseria ha caratteristiche diverse, e che
ogni Governo ha una parte di responsabilita. Ma deve esser soprattutto ben
chiaro che si tratta di una realta strutturale, stabile, causata o mantenuta dalle
strutture economiche globali che ho descritto. Ci siamo commossi vedendo i
bambini nei campi di raccolta per un terremoto o per una guerra. Ma non
riflettiamo che quelle condizioni miserabili derivano da fatti ben precisi, sono
congiunturali e transitorie. E sono molto migliori delle condizioni di normalita in
cui la maggior parte dei bambini del mondo vive e vivra senza speranze e senza
rospettive. Non esiste agenzia o progetto con sufficiente autorita per cambiare
a tragedia che incombe sulla famiglia umana: chi potrebbe non ha nessun
interesse a farlo, e chi vorrebbe non ha potere per farlo. Dietro a tutto questo



vi e la logica di massimizzazione del profitto finanziario privato che va
perseguito a ogni costo, e naturalmente al costo della qualita della vita della
grande maggioranza degli esseri umani. Non si investe per soddisfare bisogni
essenziali dell’'uomo: investire per i poveri della Terra non da tanto profitto
quanto investire per i non-bisogni dei ricchi. Grandi corporations medicali
rifiutano di investire in ricerca per le urgenze sanitarie dei poveri (malaria,
tubercolosi, Aids), dichiarando esplicitamente che la ricerca non darebbe
sufficiente ritorno finanziario (The Economist 14.8.99: Helping the world’s
poorest). Meglio investire in armi, droga, alte tecnologie. Non si investe per
creare occupazione, ma disoccupazione: con huove macchine si riducono i costi
del lavoro. Di norma nelle grandi Borse la notizia dell’aumento dell’occupazione
crea crolli di azioni. Ogni cautela ecologica incide inevitabilmente sui profitti, e
non offre sufficiente rapporto costi/benefici in tempi brevi. La tragedia della
famiglia umana si andra sempre piu approfondendo. Solo da pochi anni alcuni
liberisti piu illuminati insistono su sanita e educazione per i poveri, ma la
maggior parte degli economisti e la totalita degli operatori economici non ci
pensano neppure.

Gravi sono le colpe della teologia cristiana, cattolica e protestante
(soprattutto riformata nordamericana).

Colpe della teologia sistematica, che si € occupata solo della salvezza delle
singole anime dimenticando totalmente il cammino dell’'umanita verso la
pienezza del Regno.

Colpe della teologia morale che si e fermata, a partire dal Catechismo Romano
dopo il Concilio di Trento, al tema del “non rubare”: il vero tema della morale
economica nel Vangelo e invece quello del significato che i beni terreni hanno
nell'orizzonte di fede del cristiano.

Invece si € annunciato che le ricchezze, una volta legittimamente acquistate,
sono strumento di esercizio della liberta personale col solo limite di fare ogni
tanto qualche elemosina. Ma per i Padri e per Tommaso D’Aquino chi non da del
suo al bisognoso commette ingiustizia: e tanto ladro chi non soccorre il povero
guanto chi ruba i beni altrui. Ancora oggi vi sono scuole di pensiero cattolico
che sostengono essere il liberismo capitalistico attuale la miglior forma di
attuazione del Vangelo, in quanto garante del personalismo e della liberta. E
anche documenti pontifici parlano di capitalismo selvaggio: € una visione
vecchia, da “padrone delle ferriere”. Oggi, nella situazione sopra illustrata, il
capitalismo e inesorabilmente “selvaggio”: nessuna idea di bene comunque puod
governarlo. La dottrina, anch’essa vecchia di oltre un secolo, della “mano
invisibile” del libero mercato e solo un paravento morale che copre una iniquita
sostanziale: il libero mercato di dimensioni planetarie fra aree povere e aree
ricche serve solo a arricchire i ricchi e impoverire i poveri. Se il povero vuole
anche solo sopravvivere deve sottostare alle condizioni imposte dai ricchi: ed e
appunto questa, fino ad oggi, la politica costante del Fondo monetario
internazionale. Ma molti poveri, come nell’Africa subsahariana, hanno urgenti
bisogni che non possono neppure “diventare domanda sul mercato”:
semplicemente non hanno soldi per stare sul mercato.

Occorre dunque ripensare nelle sue radici I'annuncio morale cristiano sulla
storia e sull’economia: il Concilio ha indicato con chiarezza la via, ma finora
sembra che pochi se ne siano accorti o siano disposti a seguirla senza
compromessi. La logica della massimizzazione del profitto, quali che siano i
costi umani che essa esige, unita allo pseudo-dogma del liberismo economico,
sta ormai prevalendo a tutti i livelli. Dal livello finanziario e entrata al livello
aziendale, al livello di proposta di politica economica per i governi, a livello
personale. Ormai “l'avere di piu |Ioerché e di piu”, e non come possibile
strumento per soddisfare ragionevoli bisogni nostri e altrui, sta diventando la



regola suprema dei comportamenti privati. Negli Usa e diventata una vera
ossessione generalizzata: con l'avvento di Internet € ormai possibile per il
privato operare direttamente e in tempo reale sul mercato finanziario, e molti
passano le giornate a muovere denaro al computer per cercare di arricchirsi
rapidamente. Non solo la ricchezza, ma I'arricchimento costante come fine a sé
stesso e diventato il nuovo idolo, il nuovo ideale di vita nei Paesi ricchi.

La teologia morale cattolica dell’ultimo secolo non ha saputo, o voluto, dir
niente al riguardo; quella protestante americana, legata all’idea
dell’arricchimento come segno di predestinazione, ha favorito tale tendenza.
Per molti americani Wasp (White, anglo saxon protestant) se uno e povero lo €
per propria colpa: circa 40 milioni di cittadini statunitensi poveri non godono di
alcun diritto all’assistenza sanitaria. Si mira a ridurre al minimo le tasse per la
salute per poter aumentare quelle per armamenti.

In questo modo il liberismo economico sta divenendo liberismo sociale: nessuna
preoccupazione per il bene comune della comunita “Stato” - per non parlare
della comunita “famiglia umana” - € ormai proponibile; lo “Stato sociale” e
ormai irriso da molta stampa Usa come «old style».

E molti cattolici si adeguano, col ridicolo pretesto della paura del comunismo.
Ma nel Vangelo la ricchezza materiale “non e vera ricchezza, non e ricchezza”
per noi seguaci del Signore (cfr. Luca 16). La ricchezza vera € Dio e I'avvento
del suo Regno. Cercare prima il Regno di Dio e la sua giustizia e cercare la
crescita di una convivenza umana di fraternita, di condivisione, di pace. Se la
teologia non sapra leggere I'economia come vero luogo teologico, luogo in cui
dobbiamo cercare - studiando con passione, piangendo e pregando - quale sia il
progetto e la chiamata di Dio per noi qui 0ggi, la Chiesa avra tradito la sua
missione.

[1] Don Enrico Chiavacci (1926-2013) e stato uno dei massimi teologi morali italiani del secondo Novecento,
soprattutto nei temi dell’etica sessuale, della giustizia sociale e della pace.

[2] (Prodotto nazionale lordo: la somma di tutte le ricchezze comunque prodotte in un Paese, espressa in dollari
e divisa per il numero degli abitanti, valore sommariamente indicativo della ricchezza disponibile; la sua
distribuzione dipende in parte dai singoli governi, ma sempre entro il limite del Pnl)

REFERENDUM. TAGLIO DEI PARLAMENTARI
Franco Monaco

Taglio dei parlamentari, riforma controversa.
Franco Monaco
25 agosto 2020 (Settimana news)

Solo ora, a un mese dalla sua celebrazione, si accende la discussione sul referendum costituzionale con il quale i cittadini-
elettori sono chiamati a confermare o respingere il taglio dei parlamentari approvato a larga maggioranza dalle Camere.
Eppure si tratta di materia delicata e di grande rilievo. Una riforma con effetti sistemici sugli equilibri costituzionali non
incastonata in una riforma di sistema. Non sorprende che essa divida costituzionalisti e politici, secondo una linea di frattura
che non coincide con quella che si produsse nel 2016 sulla riforma Renzi-Boschi. Gustavo Zagrebelsky, presidente emerito
della Consulta e maestro del costituzionalismo classico, per descrivere il proprio orientamento, ha evocato la metafora
dell’asino di Buridano, paralizzato dall’incertezza circa la mangiatoia cui nutrirsi. Lasciando intendere la sua intenzione di
astenersi.

Ragioni per votare no
Chiaramente una extrema ratio, che tuttavia conferma la problematicita della questione. Vi sono buone ragioni per il no e
buone ragioni per il si. Le accenno soltanto.


https://sestogiorno.it/referendum-taglio-dei-parlamentarifranco-monaco/
https://sestogiorno.it/referendum-taglio-dei-parlamentarifranco-monaco/

Per il no:

1) appunto la circostanza che ci si chieda di avallare una riforma puntuale senza avere provveduto agli adeguamenti e ai
correttivi da tutti giudicati necessari onde evitare un deficit di rappresentativita, un aggravio del malfunzionamento delle
Camere, un'accentuazione del carattere gia ora verticistico nella selezione dei parlamentari (una legge elettorale d'impianto
proporzionale, I'equiparazione di elettorato attivo e passivo di Camera e Senato, la riforma dei regolamenti parlamentari,
una limatura della sovra-rappresentativita dei consigli regionali che si produrrebbe nella elezione del Presidente della
Repubblica). In particolare le forze di maggioranza si erano impegnate a incardinare una nuova legge elettorale (anche al
fine di evitare che, con la legge vigente, si possa generare una “dittatura della maggioranza”: fu condizione posta dal PD per
dare il proprio voto favorevole alla riforma nell’ultimo decisivo passaggio parlamentare coinciso con il varo del governo
Conte-due, dopo il voto contrario nei tre precedenti passaggi). Ma non se n’'e fatto nulla per I'opposizione di Italia Viva e non
vi sono certezze al riguardo.

2) |l tratto antiparlamentarista e persino antipolitico con il quale € stato concepito e propagandato il cospicuo taglio di
deputati e senatori soprattutto da parte del M5S. Sull’'onda della polemica contro la casta e con I'argomento, francamente
debole, della riduzione dei costi della politica. Fuor di ipocrisia, € noto che una parte larga della “maggioranza bulgara” che
ha approvato la riforma nella sua ultima lettura (solo 14 dissensi alla Camera) lo ha fatto essenzialmente per non sfidare
I'impopolarita, senza convinzione, con un cumulo di retropensieri.

3) Vi e infine chi appunta le sue obiezioni sul funzionamento e la operativita delle Camere e segnatamente del Senato con
soli duecento membri, i quali, stante la persistenza del “bicameralismo perfetto” (esso si un serio problema!), faticherebbero
a ottemperare a tutti i loro compiti (tra aula, commissioni permanenti, commissioni speciali o di inchiesta, giunte, organismi
parlamentari internazionali).

Ragioni per votare si
Ma veniamo alle ragioni del si:

1) tutti i progetti di riforma messi a punto da quarant’anni a oggi contemplavano una riduzione del numero dei parlamentari,
sia per uniformarci agli standard di altri paesi, sia nella convinzione - opposta a quella su evocata - che semmai uno
snellimento conferirebbe pil qualita ed efficienza al parlamento.

2) Proprio il sistematico affossamento di quella riduzione a lungo perseguita suggerirebbe di non mancare questa occasione
(se non ora quando piu?). All'obiezione di chi eccepisce la mancanza dei correttivi sistemici si risponde che proprio il taglio
suddetto costringera a provvedervi ex post, anche se, certo, meglio sarebbe stato farlo prima o contestualmente,
considerato che I'attuale parlamento non brilla nel suo concreto funzionamento.

3) Ancora vi € chi fa osservare che, pur con I'ambiguita e le riserve cui si & accennato, resta agli atti un voto plebiscitario del
parlamento. Sconfessarlo sarebbe logicamente in contrasto con le motivazioni di natura parlamentarista di chi si oppone e,
di riflesso, semmai, darebbe ulteriore fiato all’antipolitica e al qualunquismo.

4) Infine, taluni scommettono sulla circostanza che il minor numero possa giovare alla qualita della rappresentanza
parlamentare, pur nella consapevolezza che cio e affidato soprattutto a legge elettorale e responsabilita dei partiti nella
selezione delle candidature.

Questioni politiche

Come si vede, vi sono buone ragioni su entrambi i fronti. Si deve tuttavia aggiungere che - piaccia o non piaccia, e non
dovrebbe piacere - con le ragioni di merito centrate sulla materia costituzionale si intrecciano motivazioni politiche.

Non dovrebbe essere cosi e tuttavia e cosi. Esemplifico. Intanto un po’ in tutti i partiti, come si & detto e visto all'atto
dell’approvazione in parlamento, domina la preoccupazione di non sfidare I'impopolarita. Nel M5S quella di portare a casa
una sua riforma bandiera, a compensazione di elezioni regionali che prefigurano una generale sconfitta. Nel PD o
quantomeno in chi oggi lo guida di non incrinare i rapporti dentro la maggioranza.

Per converso e non a caso, chi, dentro il PD, dissente dal consolidamento dell’asse politico con il M5S, si schiera per il no, pur
dopo aver votato il taglio in parlamento. Piu in piccolo, qualcosa di simile si riscontra tra i parlamentari di Fl, ove il no,
guarda caso, si rinviene tra coloro che mal sopportano la subalternita a Salvini e Meloni.

Dunque, la questione & complessa e non priva di implicazioni politiche piu o0 meno dichiarate. lo, come I'asino, sperando di
non morire nell'esitazione, ancora non so come mi regolerd. Sequird il confronto e infine decidero. L'esito altamente
probabile € un si a larga maggioranza, temo, sulla base di motivazioni non esattamente pregnanti.

E tuttavia questo almeno di sicuro non ci deve condizionare né in un senso né in un altro. Trattasi della Costituzione e



comunque conta anche il risultato, la misura della partecipazione e il differenziale tra si e no o viceversa.



