I:'

Sinodo A
C I SA POVERA E SERVA,PROFETICA E
SAMARITANA

Tierra, trabajo y techo (terra, lavoro e casa)

Patto delle catacombe per la Casa Comune

Oltre cinquanta anni fa, il 16 novembre 1965 alle catacombe di santa Domitilla, quaranta vescovi che partecipavano al
Concilio Vaticano Il si impegnavano per realizzare effettivamente una «Chiesa povera e dei poveri». Il 20 ottobre scorso,
sempre alle catacombe di santa Domitilla, circa 200 partecipanti al Sinodo (di cui quaranta vescovi, oltre ad altri padri
sinodali, uditori e periti) hanno poi firmato il patto, un elenco di quindici impegni «per una Chiesa dal volto amazzonico,
povera e serva, profetica e samaritana».

Per una Chiesa d?l volto amaz%omco,
overa e serva, etica e samaritana

ratto da: Adista Documenti n del 16/11/2019

Noi, partecipanti al Sinodo panamazzonico, condividiamo la gioia di vivere tra tanti popoli indigeni, quilombolas, ribeirinhos,
migranti, e tra le comunita alla periferia delle citta di questo immenso territorio del pianeta. Con loro abbiamo sperimentato
la forza del Vangelo che opera nei piccoli. L'incontro con queste persone ci sfida e ci invita a una vita pit semplice di
condivisione e di gratuita. Influenzati dall’ascolto del loro grido e delle loro lacrime, accogliamo con tutto il cuore le parole di
papa Francesco: «Molti fratelli e sorelle in Amazzonia portano pesanti croci e attendono il conforto liberatore del Vangelo, la
carezza amorevole della Chiesa. Per loro, con loro, camminiamo insieme».

Ricordiamo con gratitudine i vescovi che alla fine del Concilio Vaticano Il, nelle Catacombe di Santa Domitilla, firmarono “Il
Patto per una Chiesa serva e povera”. Ricordiamo con riverenza tutti i martiri delle Comunita Ecclesiali di Base, delle
comunita pastorali e dei movimenti popolari; leader indigeni, missionarie e missionari, laici, preti e vescovi, che hanno
versato il loro sangue a causa di quest’opzione per i poveri, per difendere la vita e lottare per la salvaguardia della nostra
Casa Comune. Al ringraziamento per il loro eroismo uniamo la nostra decisione di continuare la loro lotta con fermezza e
coraggio. E un sentimento di urgenza che si impone di fronte alle aggressioni che oggi devastano il territorio amazzonico,
minacciato dalla violenza di un sistema economico predatore e consumistico.

Di fronte alla Santissima Trinita, in rappresentanza delle nostre Chiese particolari, le Chiese dell’America Latina e dei Caraibi
e quelle che sono solidali in Africa, Asia, Oceania, Europa e nel Nord del continente americano, ai piedi degli apostoli Pietro e
Paolo e della moltitudine di martiri di Roma, dell’America Latina e in particolare della nostra Amazzonia, in profonda
comunione con il successore di Pietro, invochiamo lo Spirito Santo e ci impegniamo personalmente e comunitariamente a
operare come segue:

1. Ad assumere, di fronte all’estrema minaccia del riscaldamento globale e dell’esaurimento delle risorse naturali,
I'impegno a difendere la foresta amazzonica nei nostri territori e con i nostri comportamenti. E da
essa che derivano il dono dell’acqua per gran parte del territorio sudamericano, il contributo al ciclo del carbonio
e la regolazione del clima globale, una biodiversita incalcolabile e una ricca socio-diversita per I'umanita e
I'intero pianeta.

2. A riconoscere che non siamo i padroni della madre terra, ma i suoi figli e le sue figlie, creati dalla polvere
della terra (Gen 2,7-8), ospiti e pellegrini (1 Pt 1,17b e 1 Pt 2,11), chiamati a essere i suoi zelanti custodi (Gen
1,26). Per questo ci impegniamo a favore di un’ecologia integrale, in cui tutto & interconnesso, il genere
umano e tutta la creazione, perché tutti gli esseri sono figlie e figli della terra e su di loro aleggia lo Spirito di Dio
(Gen 1,2).

3. Ad accogliere e rinnovare ogni giorno lI’alleanza di Dio con tutto il creato: «Quanto a me, ecco io
stabilisco la mia alleanza con voi e con i vostri discendenti dopo di voi, con ogni essere vivente che & con voi,
uccelli, bestiame e animali selvatici, con tutti gli animali che sono usciti dall’arca, con tutti gli animali della terra»
(Gen 9, 9-10).

4. A rinnovare nelle nostre Chiese I’opzione preferenziale per i poveri, in particolare per i popoli originari, e
insieme a loro a garantire il loro diritto a essere protagonisti nella societa e nella Chiesa. Ad aiutarli a preservare
le loro terre, culture, lingue, storie, identita e spiritualita. A rafforzare la consapevolezza della necessita che
siano rispettati a livello locale e globale e, di conseguenza, con tutti i mezzi alla nostra portata, ad assicurare che
vengano accolti su un piano di parita nel concerto mondiale dei popoli e delle culture.

5. Ad abbandonare, pertanto, nelle nostre parrocchie, nelle diocesi e nei gruppi ogni tipo di mentalita
e posizione colonialiste, accogliendo e valorizzando la diversita culturale, etnica e linguistica in un


https://sestogiorno.it/sinodo-amazzonicochiesa-povera-e-servaprofetica-e-samaritana/
https://sestogiorno.it/sinodo-amazzonicochiesa-povera-e-servaprofetica-e-samaritana/
https://sestogiorno.it/sinodo-amazzonicochiesa-povera-e-servaprofetica-e-samaritana/
https://www.adista.it/edizione/4771

dialogo rispettoso con tutte le tradizioni spirituali.

6. A denunciare tutte le forme di violenza e di aggressione contro I’autonomia e i diritti delle
popolazioni indigene, la loro identita, i loro territori e i loro stili di vita.

7. Ad annunciare la novita liberante del Vangelo di Gesu Cristo, nell’accogliere I’altro e il diverso, come
accadde a Pietro nella casa di Cornelio: «Voi sapete che non & lecito per un Giudeo unirsi o incontrarsi con
persone di altra razza; ma Dio mi ha mostrato che non si deve dire profano o immondo nessun uomo» (At
10,28).

8. A camminare ecumenicamente con altre comunita cristiane nell’annuncio inculturato e liberante del
Vangelo, e anche con altre religioni e persone di buona volonta, in solidarieta con i popoli originari, i poveri e i
piccoli, in difesa dei loro diritti e nella salvaguardia della Casa Comune.

9. A instaurare nelle nostre Chiese particolari uno stile di vita sinodale, in cui i rappresentanti dei popoli
originari, i missionari, i laici, in forza del loro battesimo e in comunione con i loro pastori, abbiano voce e voto
nelle assemblee diocesane, nei consigli pastorali e parrocchiali, in breve, in tutto cio che riguarda il governo
delle comunita.

10. A impegnarci nell’'urgente riconoscimento dei ministeri ecclesiali gia esistenti nelle comunita, portati
avanti da agenti di pastorale, catechisti indigeni, ministre e ministri della Parola, valorizzando soprattutto il loro
atteggiamento di cura nei confronti dei pil vulnerabili e degli esclusi.

11. Arendere effettivo, nelle comunita che ci sono state affidate, il passaggio da una pastorale della visita a una
pastorale della presenza, assicurando che il diritto alla mensa della Parola e alla mensa
dell’Eucaristia sia garantito in tutte le comunita.

12. A riconoscere i servizi e la reale diaconia della grande quantita di donne che oggi guidano le
comunita in Amazzonia cercando di consolidarle con un adeguato ministero di donne animatrici di comunita.

13. A cercare nuovi percorsi di azione pastorale nelle citta in cui operiamo, con il protagonismo dei laici e dei
giovani, rivolgendo I'attenzione alle periferie e ai migranti, ai lavoratori e ai disoccupati, agli studenti, agli
educatori, ai ricercatori e al mondo della cultura e della comunicazione.

14. Ad assumere, di fronte alla valanga del consumismo, uno stile di vita gioiosamente sobrio, semplice
e solidale con coloro che hanno poco o niente; a ridurre la produzione di rifiuti e I'uso della plastica, a
favorire la produzione e la commercializzazione di prodotti agro-eco logici e a utilizzare i trasporti pubblici, se
possibile.

15. A porci accanto a coloro che sono perseguitati per il servizio profetico di denuncia e di riparazione
delle ingiustizie, di difesa della terra e dei diritti dei piccoli, di accoglienza e sostegno dei migranti
e dei rifugiati. A coltivare vere amicizie con i poveri, a visitare i piu indifesi e i malati, esercitando il ministero
dell’ascolto, della consolazione e dell’appoggio che donano coraggio e rinnovano la speranza.

Consapevoli delle nostre debolezze, della nostra poverta e piccolezza di fronte a sfide cosi grandi e serie, ci affidiamo alla
preghiera della Chiesa. Possano le nostre comunita ecclesiali, soprattutto, aiutarci con la loro intercessione, con il loro affetto
nel Signore e, quando necessario, con la carita della correzione fraterna.

Accogliamo con favore I'invito del cardinale Hummes a lasciarci guidare dallo Spirito Santo in questi giorni del Sinodo e al
ritorno nelle nostre chiese: «Lasciatevi avvolgere dal manto della Madre di Dio e della Regina dell’Amazzonia. Non lasciamo
che abbia il sopravvento I'autoreferenzialita, ma facciamo in modo che abbia la meglio la misericordia davanti al grido dei
poveri e della terra. Ci vorranno molta preghiera, meditazione e discernimento, nonché una pratica concreta di comunione
ecclesiale e spirito sinodale. Questo sinodo € come una mensa che Dio ha preparato per i suoi poveri e quello che ci viene
chiesto e di essere coloro che servono alla mensa». Celebriamo quest’Eucaristia del Patto come «un atto di amore cosmico».
«"“Sl, cosmico! Perché anche quando viene celebrata sul piccolo altare di una chiesa di campagna, I’'Eucaristia & sempre
celebrata, in certo senso, sull'altare del mondo”. L'Eucaristia unisce il cielo e la terra, abbraccia e penetra tutto il creato. Il
mondo, che & uscito dalle mani di Dio, ritorna a Lui in gioiosa e piena adorazione: nel Pane eucaristico “la creazione &
protesa verso la divinizzazione, verso le sante nozze, verso I'unificazione con il Creatore stesso”. Percio I'Eucaristia & anche
fonte di luce e di motivazione per le nostre preoccupazioni per I'ambiente, e ci orienta ad essere custodi di tutto il creato»
(Laudato si*, 236).

Catacombe di Santa Domitilla. Roma, 20 ottobre 2019



http://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

| SANTI: avanzi di Dio sulla terra, briciole di Cristo.
D. Augusto Fontana

Preghiamo.

Dio onnipotente ed eterno, che doni alla tua Chiesa la gioia di celebrare in un’unica festa i
meriti e la gloria di tutti i Santi, concedi al tuo popolo, per la comune intercessione di tanti
nostri fratelli, I'abbondanza della tua misericordia. Per il nostro Signore Gesu Cristo...

Dal libro dell’Apocalisse di san Giovanni apostolo 7,2-4.9-14

lo, Giovanni, vidi salire dall’oriente un altro angelo, con il sigillo del Dio vivente. E gridd a
gran voce ai quattro angeli, ai quali era stato concesso di devastare la terra e il mare: «Non
devastate la terra né il mare né le piante, finché non avremo impresso il sigillo sulla fronte
dei servi del nostro Dio». E udii il numero di coloro che furono segnati con il sigillo:
centoquarantaquattromila segnati, provenienti da ogni tribu dei figli d’Israele. Dopo queste
cose vidi: ecco, una moltitudine immensa, che nessuno poteva contare, di ogni nazione, triba,
popolo e lingua. Tutti stavano in piedi davanti al trono e davanti all’Agnello, avvolti in vesti
candide, e tenevano rami di palma nelle loro mani. E gridavano a gran voce: «La salvezza
appartiene al nostro Dio, seduto sul trono, e all’Agnello». E tutti gli angeli stavano attorno al
trono e agli anziani e ai quattro esseri viventi, e si inchinarono con la faccia a terra davanti al
trono e adorarono Dio dicendo: «Amen! Lode, gloria, sapienza, azione di grazie, onore,
potenza e forza al nostro Dio nei secoli dei secoli. Amen». Uno degli anziani allora si rivolse a
me e disse: «Questi, che sono vestiti di bianco, chi sono e da dove vengono?». Gli risposi:
«Signore mio, tu lo sai». E lui: «Sono quelli che vengono dalla grande tribolazione e che
hanno lavato le loro vesti, rendendole candide nel sangue dell’Agnello».

Sal 23. Ecco la generazione che cerca il tuo volto, Signore.

Del Signore é la terra e quanto contiene: il mondo, con i suoi abitanti.

E lui che I’ha fondato sui mari e sui fiumi I’ha stabilito.

Chi potra salire il monte del Signore? Chi potra stare nel suo luogo santo?

Chi ha mani innocenti e cuore puro, chi non si rivolge agli idoli.

Egli otterra benedizione dal Signore, giustizia da Dio sua salvezza.

Ecco la generazione che lo cerca, che cerca il tuo volto, Dio di Giacobbe.

Dalla prima lettera di san Giovanni apostolo 3,1-3

Carissimi, vedete quale grande amore ci ha dato il Padre per essere chiamati figli di Dio, e lo
siamo realmente! Per questo il mondo non ci conosce: perché non ha conosciuto
lui. Carissimi, noi fin d’ora siamo figli di Dio, ma cio che saremo non é stato ancora rivelato.
Sappiamo pero che quando egli si sara manifestato, noi saremo simili a lui, perché lo
vedremo cosi come egli é. Chiunque ha questa speranza in lui, purifica se stesso, come egli é
puro.

Dal vangelo secondo Matteo 5,1-12a

In quel tempo, vedendo le folle, Gesu sali sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a lui i
suoi discepoli. Si mise a parlare e insegnava loro dicendo:

«Beati i poveri in spirito, perché di essi € il regno dei cieli.

Beati quelli che sono nel pianto, perché saranno consolati.

Beati i miti, perché avranno in eredita la terra.

Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati.

Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia.

Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio.

Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio.

Beati i perseguitati per la giustizia, perché di essi € il regno dei cieli.

Beati voi quando vi insulteranno, vi persequiteranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male
contro di voi per causa mia. Rallegratevi ed esultate, perché grande e la vostra ricompensa
nei cieli».

UNA MOLTITUDINE. / santi: “avanzi di Dio sulla terra, briciole di Cristo”.

«Come ci sono “santi pagani” anche nella Bibbia (pensiamo a Enok, a Nog, a Giobbe, che non sono ebrei eppure sono
esaltati dalla Scrittura), cosi ci sono i “santi musulmani”, come questo gruppo di dervisci, una confraternita spirituale: «Una
sera eravamo una trentina di dervisci e non avevamo che una sola pagnotta. La facemmo a pezzetti, poi spegnemmo la


https://sestogiorno.it/festa-di-tutti-i-santificati-i-santi-avanzi-di-dio-sulla-terra-briciole-di-cristo-d-augusto-fontana/
https://sestogiorno.it/festa-di-tutti-i-santificati-i-santi-avanzi-di-dio-sulla-terra-briciole-di-cristo-d-augusto-fontana/

lampada; cosi, se qualcuno avesse mangiato pit pane dell’altro, non avrebbe dovuto vergognarsi. Dopo un po’ di tempo, la
lampada fu riaccesa. Ed ecco, tutti i pezzetti di pane erano ancora li, perché ciascuno aveva rinunciato a mangiare a favore
degli altri». |l racconto arabo esalta soprattutto una qualita che anche il cristianesimo pone alla base dell’autentica santita,
cioé I'amore»[1].

Sacro o santo?

La santita costituisce lo sfondo di questa celebrazione. Tema cosi lontano dal nostro linguaggio e dall’orizzonte quotidiano;
realta che non nasce spontanea e tuttavia & cosi incredibilmente alla portata di mano in quanto offerta a tutti e non solo ad
alcuni eroici e straordinari personaggi. Pio Xl in un radiomessaggio del ‘55 diceva: «L'uomo puo considerare il suo lavoro
come vero strumento di santificazione perché lavorando perfeziona in sé I'immagine di Dio, adempie il dovere e il diritto di
procurare a sé e ai suoi il necessario sostentamento e si rende utile alla societa [2]» e Giovanni XXIlIl «Risponde
perfettamente ai piani della Provvidenza che ognuno perfezioni se stesso attraverso il suo lavoro quotidiano[3]».

Nella piu rigida tradizione ebraica solo Dio poteva essere chiamato SANTO (Qadosh); sarebbe stata una bestemmia attribuire
ad un uomo il titolo che spetta solo a Dio, il Separato, il Trascendente, I’Altissimo, il Totalmente-Altro. Il concetto che,
nell’ebraismo, piu si avvicina a quello di santo & tzadik, una persona giusta. Il Talmud dice che in qualsiasi momento almeno
36 anonimi tzaddikim vivono tra di noi per evitare che il mondo venga distrutto.

In verita mi pare che la Bibbia faccia qualche eccezione. La parola gadosh viene usata per la prima volta nel libro della
Genesi: " E Dio benedisse il settimo giorno e lo santificd”. Inoltre, quando sul Sinai stava per essere pronunciata la parola di
Dio, il Signore ci ha collegialmente risucchiati nel suo incomunicabile attributo: ” Voi sarete per me un popolo santo “.
Soltanto dopo che il popolo cedette alla tentazione di adorare un oggetto, un vitello d'oro, fu ordinata I'erezione di un
Tabernacolo, la sacralita nello spazio. Prima venne la santita del tempo, poi la santita dell'uomo, ed infine la sacralita dello
spazio. Approfondiamo questo tema.

La parola gadosh significa «separare», porre una frontiera tra I'area del tempio da quella profana. Piu corretto, allora, in
questo caso sarebbe tradurre con «sacro», che rimanda automaticamente a qualcosa di sacerdotale, templare, sacrificale,
liturgico e che evoca incensi e rituali. Il «sacro» ¢ la definizione di un’ area «pura» (un sinonimo usato dal libro del Levitico)
ove si puo insediare Dio, che per definizione & «sacro-santo», come ricorda a Isaia il coro angelico che ascolta nel tempio il
giorno della sua vocazione: «Santo, santo, santo é il Signore dell’universo» (Is 6,3). Il sacro per sua natura divide perché si
oppone a cio che & limitato, imperfetto, umano.

A questo punto sorge spontanea una domanda: che valore e che rischi contiene in sé la visione sacrale? Da un lato, il sacro
tutela la purezza del concetto e della realta di Dio, la sua trascendenza e distanza, impedendone la riduzione a realta
manipolabile, conservandone la sua qualita di totalmente Altro. D'altro canto, pero, il sacro isola, rigetta e si pone in
tensione col profano; si fa autosufficiente, e tutto cio che non appartiene alla sua sfera diventa il male, il peccato, I'impuro;
suo sogno e quello di sacralizzare il maggior ambito possibile (politica, cultura, societa) cosi da porlo sotto la propria ferrea
tutela. Al sacralismo si oppone il «<santo» inteso in senso esistenziale e morale: la santita non si isola ma, pur conservando la
sua identita, coesiste col profano, lo feconda senza assorbirlo. Il Verbo & diventato carne e ha posto la sua tenda fra noi. Alla
morte di Gesu il tendone del tempio che divideva lo spazio del Santo dei Santi dal cortile del popolo, si “lacerd da cima a
fondo”: lo spazio sacro deborda amichevolmente, come un fiume in piena, sullo spazio e il tempo profano. Ora Dio santo
abita nel cortile di noi povere creature fragili e inquinate. «lo sono Dio e non uomo, sono il santo in mezzo a te» (Os 11,9).
Un «santo» che si insedia in mezzo al suo popolo e alla sua storia, non isolandosi e respingendo I'uomo ma coinvolgendolo e
santificandolo.

Una moltitudine...

«Siate santi perché io sono santo» (Levitico 11,44 e 45; 19,2). Dalla liturgia di oggi emerge una prima caratteristica della
santita: e collettiva, popolare, comunitaria, plurale, corale: una moltitudine immensa che nessuno poteva contare di ogni
nazione, popolo, razza e lingua - dice I’Apocalisse - Ecco la generazione che cerca il tuo volto - dice il Salmo 24. Generazioni
intere ci hanno preceduto e ci hanno consegnato la fede. Noi adulti, a nostra volta, siamo la generazione che consegna in
eredita ai piccoli e ai giovani il seme del Vangelo e i suoi valori. Il salmo 145 recita: «Di padre in figlio si tramanda quello che
tu hai fatto per noi, tutti raccontano le tue imprese». Lasciamoci prendere da questa connotazione: la mia santita
personale non basterebbe ancora; sarebbe aristocratica. Santi si, dunque, ma insieme. La chiesa della domenica
terrena (quella del settimo giorno) e quella eterna (quella dell’ottavo giorno) € una chiesa di persone che portano le
stimmate della storia che hanno vissuto insieme. Nella prima lettura lo scenario & una liturgia che si svolge davanti al trono
e all’agnello, con canti, vesti, gesti e riti. | santi sono un popolo che celebra I'uscita dalla grande tribolazione. Noi alla
domenica partecipiamo a quella liturgia corale.

..che segue UNO...
La santita proposta da Gesu non coincide con le pratiche di purificazione rituale o con la volonta di separazione che



caratterizzavano Israele e contro le quali i profeti e Gesu stesso hanno avuto molto da dire. La santita del popolo cristiano si
identifica con la sequela di Gesu, cioe nel dare forma alla vita quotidiana secondo lo stile ed esempio di Gesu che ha
incarnato il Dio trascendente nella concreta storia dell’'umanita. Le beatitudini annunciano innanzitutto un’azione di Dio, i
suoi criteri e i suoi obiettivi inaugurati prima di tutto nella vita, nel messaggio e nelle azioni di Gesu. Il motivo per cui certe
persone vengono dette beate deriva dal fatto che Dio ha scelto di avere un’attenzione particolare per loro ed un impegno
particolare a loro favore: (“Congratulazioni, Dio sta dalla tua parte perché tu sei dalla parte di Dio"). Le Beatitudini non
dichiarano, dunque, prima di tutto cio che I'uomo deve fare, ma cio che Dio € intenzionato a fare a favore di persone il cui
stato di pericolo e di debolezza attira il suo amore e la sua compassione. Beato non equivale al nostro “contento” o
“soddisfatto”. Non e beato chi soffre o chi & povero, ma chi cammina per la via giusta. Le beatitudini dichiarano che Dio non
€ estraneo al dolore e alla debolezza che sempre ci accompagnano. Dio ci ama anche nel nostro soffrire e soccombere.
Come ha fatto con il primo beato che € Gesu: “Tu solo il Santo, Tu solo il Signore, Tu solo I’Altissimo, Gesu Cristo”. E dietro
lui anche noi, come descrive una immagine poetica: Miriadi di uccelli volavano sotto la rete tesa al suolo. Incessantemente si
alzavano in volo, urtavano la rete, ricadevano a terra. Uno spettacolo triste. Ed ecco un uccello si lancio a sua volta, si ostino
a lottare contro la rete e d’improvviso, ferito e coperto di sangue, la ruppe e si lancid nell’azzurro. Fu un grido di vittoria di
tutti gli uccelli. Un mormorio infinito di ali si precipito verso la breccia, verso lo spazio infinito[4].

...nella grande tribolazione.

Noi stiamo ancora passando nella grande tribolazione che io oggi interpreto come fatica della coerenza tra cio che
annunciamo e cid che facciamo, tra cio che celebriamo e cid che viviamo. Ecco dunque il martirio della grande tribolazione:
la coerenza tra la veste lavata al settimo giorno col sangue dell’agnello e I'abito dei sei giorni di lavoro, di famiglia e vita
sociale, la coerenza tra cido che siamo gia da ora (figli di Dio) e cid che saremo e non & stato ancora pienamente rivelato,
come dice la seconda lettura.

Chi sono coloro che attraversano, dietro Gesu, la grande tribolazione?

I poveri: coloro che non si lasciano possedere dalle cose e tuttavia sanno che una certa disponibilita di beni materiali &
necessaria alla crescita della persona umana e per questo apprezzano il lavoro e partecipano attivamente ad un’equa
distribuzione delle risorse, dei profitti e dei guadagni, con sobrieta.

quelli che sono nel pianto: quelli addolorati per il male che c'é nel mondo e dentro di s€, come Gesu che piange su
Gerusalemme; coloro che si fanno carico degli sbagli altrui.

I miti e misericordiosi: quelli che sono comprensivi, affabili, non aggressivi al punto di rinunciare ai propri interessi e si
acquistano la stima con la forza della tenerezza e della solidarieta con chi & in difficolta. Diceva Gandhi: «Se tutti
applicassimo il principio del “occhio per occhio” tutto il mondo diventerebbe cieco».

Gli affamati della giustizia: quelli che ascoltano la Parola di Dio e la mettono in pratica.

I puri di cuore: quelli che sanno che il male cova dentro a ciascuno come radice di idolatria e vigilano su se stessi prima
ancora che denunciare gli altri. Quelli che sono leali, sinceri.

I perseguitati: quelli che sanno che essere cristiani ha un costo. La dove la fede € a caro prezzo.

«L'utopista, il rivoluzionario, il santo caratterizzato dallo spirito liberatore & una persona coerente: la sua fedelta muove dalla
radice della sua persona per arrivare fino ai minimi dettagli che gli altri trascurano: I’attenzione ai piccoli, il rispetto totale ai
subordinati, lo sradicamento dell’egoismo e dell’orgoglio, la preoccupazione delle cose comuni, il generoso impegno nei
lavori non rimunerati, I'onesta nei confronti delle leggi pubbliche, la puntualita, il riguardo per gli altri nella corrispondenza
epistolare, il non fare distinzione di persone, il non lasciarsi comprare dal denaro. Ogni persona finisce qualche giorno per
vendere la sua coscienza, la sua dignita, la sua onesta... La corruzione &, a molti livelli, una piaga impressionante. Il giorno-
per-giorno é il test piu affidabile per mostrare la qualita della nostra vita e lo spirito da cui é animata. essere cio che si e,
dire cio che si crede, credere cio che si predica, vivere cio che si proclama. Questa del giorno-per-giorno viene ad essere una
delle principali forme di “ascetica” della nostra spiritualita. L’eroismo della realta quotidiana, domestica, abituale, I'eroismo
della fedelta che arriva fino ai dettagli oscuri e anonimi. Dimmi come vivi una giornata qualsiasi, e ti diro se é valido il tuo
sogno di un domani diverso»[5].

| beati sono quelli che hanno detto a Dio: «Signore se vuoi che io cambi, accarezzami». Dio li ha accarezzati e loro sono
cambiati. Sono coloro che nella grande tribolazione hanno salvaguardato la coerenza tra il settimo giorno e i sei giorni,
hanno collaborato con Dio alla guarigione del mondo e per questo quando muoiono cadono nelle mani del Signore.

E dunque, Signore, / non guardare ai nostri peccati, / ai nostri quotidiani tradimenti, / a tutte queste vilta segrete e palesi, /
ma guarda alla fede di tutti i giusti della terra: / ai giusti di qualunque religione e fede, / ai giusti senza nome, silenziosi e
umili, / uomini e donne di cui nessuno / ha mai avvertito che neppure esistessero / e invece il loro nome era scritto sul tuo
Libro: / gente che incontravamo per via / e neppure salutavamo, / e loro invece ti salutavano / e pregavano per te e tu non



sapevi: / qualcuno che abitava in periferia, / altri, nei campi, gente del deserto: / il portinaio di qualche monastero, / una
madre, la quale ha solamente dato, / e un altro che & riuscito a perdonare. / Signore, sono costoro che ti rendono gloria / a
nome dell’intero creato, / a nome di tutto il genere umano: / moltitudine che mai nessuno riesce a numerare: / Signore,
guarda a tutti coloro / che non sanno neppure se esisti / e chi sia il tuo Cristo (forse per causa nostra) / e invece sono vissuti
per la giustizia / e la verita e la liberta e I'amore... / per queste cose hanno attraversato / il mare della grande tribolazione: /
hanno subito chi la deportazione e I'esilio, / chi le feroci torture e il lungo carcere; / e altri sono stati fatti sparire / come se
non fossero mai esistiti / sulla faccia della terra: / bambini, donne e sacerdoti, / € molti, moltissimi uomini del sindacato; / e
altri che hanno sopportato / ogni avvilimento e disprezzo / e oblio perfino dalle proprie chiese: / sono essi i tuoi santi / che
ora compongono la “mistica rosa” / del tuo paradiso, / uomini e donne a te carissimi / fra gli stessi santi dei nostri calendari: /
sono loro a comporre anche la tua gioia, / la grande festa nei cieli. / Amen.

(David Maria Turoldo, Sono questi i tuoi santi).

[1] SANTI SENZA RECINTI di Gianfranco Ravasi (AVVENIRE - 01 Novembre 2002 )
[2] citato in H. Fitte Lavoro umano e redenzione, Armando editore,1996 pag. 35

[3] Mater et magistra n.232-233.

[4] Aproches de Jésus, Le Centurion, Paris

[5] Mons.Pedro Casaldaliga, José M. Vigil, Fedeli nella vita di ogni giorno.

PREGHIERA CRISTIANA PER IL CREATO

Preghiera cristiana con il creato
Papa Francesco (Laudato si’)

Ti lodiamo, Padre, con tutte le tue creature, che sono uscite dalla tua mano potente.
Sono tue, e sono colme della tua presenza e della tua tenerezza.
Laudato si’!

Figlio di Dio, GesU, da te sono state create tutte le cose.

Hai preso forma nel seno materno di Maria, ti sei fatto parte di questa terra,
e hai guardato questo mondo con occhi umani.

Oggi sei vivo in ogni creatura con la tua gloria di risorto.

Laudato si’!

Spirito Santo, che con la tua luce orienti questo mondo verso I'amore del Padre
e accompagni il gemito della creazione,

tu pure vivi nei nostri cuori per spingerci al bene.

Laudato si’!

Signore Dio, Uno e Trino, comunita stupenda di amore infinito,

insegnaci a contemplarti nella bellezza dell’'universo, dove tutto ci parla di te.
Risveglia la nostra lode e la nostra gratitudine per ogni essere che hai creato.
Donaci la grazia di sentirci intimamente uniti con tutto cid che esiste.

Dio d’amore, mostraci il nostro posto in questo mondo
come strumenti del tuo affetto per tutti gli esseri di questa terra,
perché nemmeno uno di essi € dimenticato da te.

lllumina i padroni del potere e del denaro perché non cadano nel peccato dell’'indifferenza,
amino il bene comune, promuovano i deboli, e abbiano cura di questo mondo che abitiamo.

| poveri e la terra stanno gridando: Signore,
prendi noi col tuo potere e la tua luce, per proteggere ogni vita,
per preparare un futuro migliore,


https://sestogiorno.it/preghiera-cristiana-per-il-creato/

affinché venga il tuo Regno di giustizia, di pace, di amore e di bellezza.
Laudato si"!
Amen.

SINODO SULL’AMAZZONIA.
Relazione introduttiva del Card. Hummes

Sinodo, il tavolo imbandito da Dio per i suoi poveri
7 ottobre 2019

Relazione introduttiva del relatore generale del Sinodo sull’Amazzonia, card. Hummes, tenuta il 7 ottobre nel corso della
prima Congregazione generale.

Il tema del Sinodo che stiamo per iniziare, é: “Amazzonia: Nuovi Cammini per la
Chiesa e per una ecologia integrale”. Un tema che riprende le grandi linee
pastorali proprie di papa Francesco. Delineare nuovi cammini. Fin dall’inizio del
suo ministero papale, Francesco ha sottolineato la necessita della Chiesa di
camminare. Essa non puo rimanere ferma in casa, occupandosi solo di sé
stessa, racchiusa dentro mura protette. E ancor meno guardando indietro con la
nostalgla dei tempi passati. Essa ha bisogno di s Aoalancare le porte, di abbattere
le mura che la circondano e di costruire ponti, di uscire e mettersi in cammino
nella storia, in questi tempi di cambiamenti epocali, camminando sempre al
fianco di tutti, soprattutto di chi vive nelle periferie dell'umanita. Chiesa “in
uscita”. Perché uscire? Per accendere luci e riscaldare cuori che aiutino la
gente, le comunita, | paesi e 'umanita intera a trovare il senso della vita e della
storia. Queste luci sono soprattutto I'annuncio della persona di Gesu Cristo,
morto e risorto e del suo regno, cosi come la pratica della misericordia, della
carita e della solidarieta soprattutto verso i poveri, i sofferenti, i dimenticati e gli
emarginati del mondo di oggi, i migranti e gl |nd|gen|
Fedelta come movimento nella storia
Il camminare rende la Chiesa fedele alla vera tradizione. Non il tradizionalismo
che rimane legato al passato, ma la vera tradizione che ¢ la storia viva della
Chiesa, in cui ogni generazione, accogliendo cio che le e stato dato dalle
generazioni precedenti, come la comprensione e I'esperienza della fede in Gesu
Cristo, arricchisce la tradizione stessa con la propria esperienza e comprensione
della fede in Gesu Cristo nei tempi attuali. Le luci: I'annuncio di Gesu Cristo e la
pratica instancabile della misericordia nella tradizione viva della chiesa,
Indicano il cammino da seguire in un procedere inclusivo che invita, accoglie e
incoraggia tutti, senza eccezioni, a camminare insieme, verso il futuro, come
amici e fratelli, rlspettando le nostre differenze.
“Nuovi cammini”.
Nuovi. Non aver paura del nuovo. Nell’omelia di Pentecoste del 2013, papa
Francesco sosteneva: “La novita ci fa sempre un po’ di paura, perche ci
sentiamo piu sicuri se abbiamo tutto sotto controllo, se siamo noi a costruire, a
programmare, a progettare la nostra vita secondo i nostri schemi, le nostre
sicurezze, i nostri gusti (...) abbiamo paura che Dio ci faccia percorrere strade
nuove, ci faccia uscire dal nostro orizzonte spesso limitato, chiuso, egoista, per
aprirci ai suoi orizzonti. Ma, in tutta la storia della salvezza, uando Dio si rivela
porta novita - Dio porta sempre novita - trasforma e chiede di fidarsi totalmente
d| Lui”. Nell’ Evangelu Gaudium (n. 11), il papa mostra Gesu Cristo come
“I'eterna nowta Lui e semFre il nuovo. Lui € sempre lo stesso, il nuovo, “ieri,
0ggi e sempre” (Eb 13, 8) il nuovo. Per questo la chiesa prega: “Manda il tuo
Spirito e sara una nuova creazione e rinnoverai la faccia della terra”. Allora, non


https://sestogiorno.it/sinodo-sullamazzonia-relazione-introduttiva-del-card-hummes/
https://sestogiorno.it/sinodo-sullamazzonia-relazione-introduttiva-del-card-hummes/

temiamo il nuovo. Non temiamo Cristo, il nuovo. Questo sinodo cerca nuovi
cammini.

Amazzonia: il volto proprio di una Chiesa

Nel suo discorso ai vescovi brasiliani, durante la Giornata Mondiale della
Gioventu, nel 2013, a Rio de Janeiro, parlando di Amazzonia come “un test
decisivo, un banco di prova per la Chiesa e per la societa brasiliana”, il papa
propone di “rilanciare ﬁ‘l, in Amazzonia] I'opera della Chiesa”, “di consolidare il
volto amazzonico della Chiesa” e “di formare un clero autoctono”, aggiungendo:
“In questo, per favore, vi chiedo di essere coraggiosi, di essere intrepidi”.
Questo ci rimanda necessariamente alla storia della Chiesa in quella regione.
Fin dai primordi della colonizzazione dell’Amazzonia, anche i ci sono stati i
missionari cattolici, sia per dare assistenza ai colonizzatori, sia per
evangelizzare, all’epoca, gli indigeni. Inizia cosi la missione evangelizzatrice
della Chiesa nella regione. Tra luci e ombre - sicuramente piu luci che ombre -
le generazioni successive di missionari e missionarie, soprattutto di Ordini e
Congregazioni religiose, ma anche preti diocesani e laici - in particolare le
donne - hanno cercato di portare Gesu Cristo ai popoli locali e di costruire
comunita cattoliche. E giusto ricordare, riconoscere ed esaltare, in questo
sinodo, la storia eroica - e spesso di martirio - di tutti i missionari e missionarie
del passato e anche di quelli e quelle di oggi nella Pan-amazzonia. Accanto ai
missionari, ci sono sempre stati numerosi leader laici e indigeni che hanno dato
una testimonianza eroica e che spesso sono stati - e lo sono tuttora - uccisi.
Non si pud dimenticare inoltre, che la chiesa missionaria dell’Amazzonia si &
distinta in tutta la sua storia - e ancora oggi si distingue - per i grandi e
fondamentali servizi alla popolazione locale in ambito scolastico, sanitario, nella
lotta contro la poverta e contro la violazione dei diritti umani. D’altro canto, la
storia della Chiesa in Pan-amazzonia mostra che c'e sempre stata grande
carenza di risorse materiali e di missionari per un pieno sviluppo delle comunita,
in particolare I'assenza quasi totale dell’Eucaristia e di altri sacramenti
essenziali per la vita cristiana quotidiana. Il volto amazzonico della Chiesa locale
deve essere consolidato, come ha detto papa Francesco nel gia citato discorso
ai vescovi brasiliani e anche il suo volto indigeno nelle comunita indigene, come
ha esortato il papa a Puerto Maldonado (19.01.2018). Fin dall’annuncio del
Sinodo, il papa ha messo in chiaro che il rapporto della Chiesa con i popoli
indigeni e con la foresta Amazzonica, € uno dei suoi temi centrali. Infatti,
annunciando il sinodo e spiegando le sue finalita, Francesco ha detto: “Scopo
Frincipale di questa convocazione € individuare nuove strade per
‘evangelizzazione di quella porzione del Popolo di Dio, specialmente degli
indigeni, spesso dimenticati e senza la prospettiva di un avvenire sereno, anche
a causa della crisi della foresta Amazzonica, polmone di capitale importanza per
il nostro pianeta” (Vaticano, 15.10.17). E a Puerto Maldonado, ha detto ai popoli
indigeni: “Ho voluto venire a visitarvi e ascoltarvi, per stare insieme nel cuore
della Chiesa, unirci alle vostre sfide e con voi riaffermare un’opzione convinta
per la difesa della vita, per la difesa della terra e per la difesa delle culture”.

Le popolazioni indigene soggetto sinodale

Nella fase dell’ascolto sinodale, i popoli indigeni hanno manifestato in molti
modi che vogliono il sostegno della Chiesa nella difesa e nella tutela dei loro
diritti, nella costruzione del loro futuro. E chiedono alla Chiesa di essere
un’alleata costante. Di fatto, I'umanita ha un grande debito verso le popolazioni
indigene nei diversi continenti della terra e anche in Amazzonia. Ai popoli
indigeni deve essere restituito e garantito il diritto di essere protagonisti della
loro storia, soggetti e non oggetti dello spirito e dell’azione del colonialismo di
chiunque. Le [oro culture, le lingue, le storie, le identita, le spiritualita
costituiscono ricchezze dell’'umanita e devono essere rispettate e preservate e
incluse nella cultura mondiale. La missione della Chiesa oggi in Amazzonia € |l



nodo centrale del sinodo. E un sinodo della Chiesa per la Chiesa. Non una
Chiesa chiusa su se stessa, ma integrata nella storia e nella realta del territorio
- in questo caso, dell’ Amazzonla - attenta aI grido di aiuto e alle aspirazioni
della popola2|one e della “casa comune” [il creato], aperta al dialogo,
soprattutto al dialogo interreligioso e interculturale, accogliente e desiderosa di
condividere un cammino sinodale con le altre chiese, religioni, scienza, governi,
istituzioni, popoli, comunita e persone, rispettando le differenze, con I'intento di
difendere e promuovere la vita delle popolazioni dell’area, soprattutto dei popoli
originari e preservare Ia biodiversita del territorio nella regione amazzonica.
Una Chiesa aggiornata, “semper reformanda”, secondo I'Evangelii Gaudium,
ossia, una Chiesa in uscita, missionaria, con I'annuncio esplicito di Gesu Cristo,
dlalogante e accogliente, che cammina accanto alla gente e alle comunita,
misericordiosa, povera, per i poveri, e con i poveri, e dunque con una opzione
preferenziale per i poverl, inculturata, interculturale e sempre piu sinodale. Una
Chiesa di dimensione mariana, alimentata con la devozione per Maria
Santissima, secondo molti titoli locali, soprattutto quello di Maria de Nazaré, la
cui festa a Belém do Para riunisce ogni anno milioni di devoti e di peIIegr|n|
L'inculturazione della fede cristiana neIIe diverse culture dei popoli si impone,
come ha detto san Giovanni Paolo II: “Questa [l'inculturazione] costituisce
un’esigenza che ha segnato tutto il cammino storico [della Chiesa], ma oggi &
particolarmente acuta e urgente” (Redemptoris Missio, 52). Assieme
all'inculturazione, Ievangellzza2|one dei popoli amazzonici richiede anche
particolare attenzione all’'interculturalita, perché e li che le culture sono molte e
diversificate, sebbene mantengono alcune radici comuni. Il compito
dell’ |ncultura2|one e dell'interculturalita si svolge soprattutto nella liturgia, nel
dialogo interreligioso ed ecumenico, nella pieta popolare, nella catechesi, nella
convivenza dialogale quotidiana, con le popolazioni autoctone, nelle opere
SOCIa|I e caritatevoli, nella vita consacrata nella pastorale urbana. Tuttavia, non
1guo dimenticare che oggi, e gia da molto tempo, la Chiesa in Amazzonla
re per la mancanza di risorse materiali necessarie per la sua missione e che
ha la necessita di aumentare il suo potenziale di comunicazione (radio e Tv).
Chiesa ed ecologia integrale
In questo ampio contesto, Chiesa ed ecologia integrale sul territorio sono
collegate. E una Chiesa consapevole che la sua missione rellglosa in modo
coerente con Ia sua fede in Gesu Cristo, include inevitabilmente “la cura della
casa comune”. Questo legame dimostra anche che il grido della terra e il grido
dei poveri della regione e lo stesso ngdO La vita in Amazzonia forse non € mai
stata tanto minacciata come og? “dalla distruzione e dallo sfruttamento
ambientale, dalla sistematica violazione dei diritti umani fondamentali della
popola2|one amazzonica. In partlcolare, la violazione dei diritti dei popoli
originari, come il diritto al territorio, all'autodeterminazione, alla delimitazione
del territori, alla consultazione e al consenso previo” (IL,14). Secondo il
processo di ascolto sinodale della popolazione, la minaccia alla vita in
Amazzonia deriva da interessi economici e politici dei settori dominanti della
societa odierna, in ,oartlcolare delle imprese che estraggono in modo predatorio
e |rresponsab|Ie [legalmente o illegalmente] le ricchezze del sottosuolo e
alterano la biodiversita, spesso in connivenza, o con la permissivita dei governi
locali e nazionali e a volite anche con il consenso di qualche autorita indigena.
La consultazione sinodale registra anche che le comunita ritengono che la vita
in Amazzonia sia minacciata soprattutto da: a) la criminalizzazione e I'assassinio
di leader e difensori del territorio; (b) I'appropriazione e la privatizzazione di
beni naturali, come | acqua stessa (c) le concessioni a imprese di
disboscamento legali e I'ingresso di imprese di disboscamento illegali; (d)
caccia e pesca predatorie, soprattutto nei fiumi; (e) megaprogetti: idroelettrici,
concessioni forestali, disboscamento per produrre monocolture, strade e



ferrovie, progetti minerari e petroliferi; (f) inquinamento provocato dall'intera
industria estrattiva che crea problemi e malattie, in particolare ai bambini/e ai
giovani; (g) il narcotraffico; (h) i conseguenti problemi sociali associati a tali
minacce come l'alcolismo, la violenza contro la donna, il lavoro sessuale, il
traffico di esseri umani, la perdita della loro cultura originaria e della loro
identita (lingua, pratiche spirituali e costumi), e I'intera condizione di poverta a
cui sono condannati i popoli dell’Amazzonia” (IL,15). L'ecologia integrale Ci
palesa che tutto e collegato, gli esseri umani e la natura. Tutti gli esseri viventi
del pianeta sono figli della terra. Il corpo umano e fatto con il “fango della
terra”, su cui Dio ha “soffiato” lo spirito di vita, come dice la Bibbia (cf Gen 2,7).
Di conseguenza, tutto cio che viene fatto ai danni della terra, danneggia gli
esseri umani e tutti gli altri esseri viventi della terra. Questo dimostra che non si
puo affrontare separatamente ecologia, economia, cultura etc. In Laudato si’ si
sostiene che devono essere pensate congiuntamente: un’ecologia ambientale,
economica, sociale e culturale (cf. LS, cap. IV). Anche il Figlio di Dio si e
incarnato e il suo corpo umano viene dalla terra. In questo corpo, Gesu € morto
per noi sulla croce per vincere il male e la morte, € resuscitato tra i morti ed
seduto alla destra di Dio Padre nella gloria eterna e immortale. Dice I'apostolo
Paolo: “Perché piacque a Dio di fare abitare in lui [in Gesu resuscitato] ogni
pienezza, e per mezzo di lui riconciliare a sé tutte le cose (...) le cose che
stanno sulla terra e quelle nei cieli” (Col 1,19-20). In Laudato si’ leggiamo:
“Questo ci proietta alla fine dei tempi, quando il Figlio consegnera al Padre tutte
le cose perché Dio sia tutto in tutti (1Cor 15,28). Cosi le creature di questo
mondo non ci appaiono piu come semplice realta naturale, perché il Resuscitato
le coinvolge misteriosamente e le guida verso un destino di pienezza” (LS, 100).
Cosi, Dio stesso si e collegato definitivamente a tutto il suo creato. Questo
mistero si compie nel sacramento dell’Eucaristia.

Amazzonia: ruralita ed urbanita estreme

Il Sinodo si svolge in un contesto di grave e urgente crisi climatica ed ecologica
che coinvolge tutto il nostro pianeta. Il riscaldamento globale del pianeta per
|'effetto serra ha generato uno squilibrio climatico senza precedenti, grave e
impellente, come mostrato dalla Laudato si’ e dal COP21 di Parigi, dove e stato
sottoscritto,J)raticamente da tutti i paesi del mondo, I"’Accordo Climatico in
verita fino ad oggi quasi inattuato, malgrado I'urgenza. Al tempo stesso, sul
Pianeta avviene una devastazione, una depredazione e un degrado galoppante
delle risorse della terra, tutto promosso da un paradigma tecnocratico
globalizzato, predatorio e devastante, denunciato dalla Laudato si’. La terra non
ce la fa piu. L’enorme realta urbana dell’Amazzonia, in parte conseguenza delle
migrazioni interne, e la presenza della Chiesa nelle citta € un altro tema
centrale di questo sinodo, perché anche la Chiesa, nella citta, deve sviluppare e
consolidare il suo volto amazzonico. Essa non puo essere la riproduzione della
Chiesa urbana di altre regioni. La sua missione in Amazzonia include la cura e la
difesa della foresta amazzonica e dei suoi Fopoli: indigeni, caboclos, ribeirinhos,
quilombolas, poveri di ogni specie, piccoli agricoltori, pescatori, seringueiros,
spaccatrici di cocco e altri, secondo la regione. Questa missione sicuramente
non sara un peso, ma una gioia come solo il Vangelo sa offrire. Oggi le
migrazioni sono un fenomeno mondiale, segnano i tempi attuali della Pan-
amazzonia, tra le migrazioni, in passato quella degli haitiani, oggi quella dei
venezuelani, ma soprattutto degli stessi indigeni e altre porzioni di poveri
dell’interno della regione. La Chiesa ha fatto un grande sforzo di accogﬁenza.
Ma bisogna porre |I'accento sulla migrazione degli indigeni nelle citta. Migliaia e
migliaia. Hanno bisogno di un’attenzione efficace e misericordiosa per non
soccombere culturalmente e umanamente in citta, davanti alla miseria,
all’abbandono, al disprezzo e al rifiuto, con un disperante vuoto interiore.
“L'indigeno in citta e un migrante, un essere umano senza terra e un



sopravvissuto a una storica battaglia per la delimitazione della sua terra, con la
sua identita culturale in crisi” (IL, 132). Per molte ragioni e obbligato
all'invisibilita. Il grido spesso silenzioso, ma non meno forte e pungente, degli
indigeni urbani deve essere ascoltato. La Chiesa in citta affronta tutta la
problematica sociale e religiosa delle sue periferie povere e
dell’evangelizzazione di tutti i segmenti della popolazione urbana.
La cura ministeriale della comunita cristiana

Un’altra questione € la carenza di presbiteri al servizio delle comunita locali sul
territorio, con la conseguente mancanza della Eucaristia, almeno domenicale, e
di altri sacramenti. Mancano anche preti incaricati, questo significa una
pastorale fatta di visite sporadiche anziché di un’adeguata pastorale con
|oresenza quotidiana. Ebbene, la Chiesa vive dell’Eucaristia e I'Eucaristia edifica
a Chiesa (S. Giovanni Paolo Il). La partecipazione nella celebrazione
dell’Eucaristia, almeno la domenica, € fondamentale per lo sviluppo progressivo
e pieno delle comunita cristiane e per la vera esperienza della Parola di Dio
nella vita delle persone. Sara necessario definire nuovi cammini per il futuro.
Nella fase di ascolto, le comunita indigene hanno chiesto che, pur confermando
il grande valore del carisma del celibato nella Chiesa, di fronte all'impellente
necessita della maggior parte delle comunita cattoliche in Amazzonia, si apra la
strada all’ordinazione sacerdotale degli uomini sposati residenti nelle comunita.
Al tempo stesso, di fronte al gran numero di donne che oggi dirigono le
comunita in Amazzonia, si riconosca questo servizio e si cerchi di consolidarlo
con un ministero adatto alle donne dirigenti di comunita.

L’'acqua

Un altro importante capitolo € la questione dell’acqua, “perché e indispensabile
per la vita umana e per sostenere gli ecosistemi terrestri e acquatici” (LS 28).
La scarsita di acqua potabile e sicura € una minaccia crescente in tutto il
pianeta. “la questione non € marginale, bensi fondamentale e molto urgente
(...). Ogni persona ha diritto all’accesso all’acqua potabile e sicura; e un diritto
umano essenziale e una delle questioni cruciali nel mondo attuale”, ha
affermato papa Francesco in un discorso del 24 febbraio 2017. L'Amazzonia €
una delle piu voluminose riserve di acqua dolce nel pianeta. “ll bacino del Rio
delle Amazzoni e le foreste tropicali che lo circondano nutrono i suoli e
regolano, attraverso il riciclo dell’'umidita, i cicli dell’acqua, dell’energia e del
carbonio a livello planetario. Solo il Rio delle Amazzoni getta nell’Oceano (...) il
15% di acqua dolce totale del pianeta. Ecco perché I’Amazzonia & essenziale
per la distribuzione delle piogge in altre regioni remote del Sud America e
contribuisce ai grandi movimenti dell’aria in tutto il pianeta. Nutre anche la
natura, la vita e le culture di migliaia di comunita indigene, contadini, afro-
discendenti, popolazioni che vivono sulle rive dei fiumi e delle citta (...). La
sovrabbondanza naturale di acqua, calore e umidita fa si che gli ecosistemi
dell’Amazzonia ospitino dal 10 al 15% circa della biodiversita terrestre” (IL,9).
Qui subentra anche la funzione della foresta e dei popoli indigeni. Di fatto, in
Amazzonia la foresta si prende cura dell’acqua e I'acqua si prende cura della
foresta e insieme producono la biodiversita, e i popoli indigeni sono i millenari
guardiani di questo sistema. Per questo anche la Chiesa si sente chiamata a
prendersi cura dell’acqua della “casa comune”, minacciata in Amazzonia
principalmente dal riscaldamento climatico, dalla deforestazione e dalla
contaminazione causata dalle miniere e dai pesticidi. Per concludere, propongo,
per la dinamica dei lavori di questa assemblea sinodale, alcuni nuclei
generativi:

a) la Chiesa in uscita in Amazzonia e i Suoi nuovi cammini;

b) Il volto amazzonico della chiesa: inculturazione e interculturalita in ambito
missionario-ecclesiale;

c) La ministerialita nella Chiesa in Amazzonia: presbiterato, diaconato, ministeri,



il ruolo della donna;

d) L’azione della Chiesa nel prendersi cura della Casa Comune: |'ascolto della
Terra e dei poveri; ecologia integrale ambientale, economica, sociale e
culturale;

e) La Chiesa amazzonica nella realta urbana;

f) La questione dell’acqua;

Preparare la tavola per il suo popolo

Chiudo invitando tutti a lasciarsi guidare dallo Spirito Santo in queste giornate
di sinodo. Lasciatevi avvolgere dal mantello della Madre di Dio, Regina
dell’Amazzonia. Non lasciamoci sopraffare dall’autoreferenzialita, ma dalla
misericordia davanti al grido dei poveri e della terra. Sara necessario pregare
molto, meditare e discernere una pratica concreta di comunione ecclesiale e di
spirito sinodale. Questo sinodo € come un tavolo che Dio ha imbandito per i suoi
poveri e ci chiede di servire a quel tavolo.

IL CROCIFISSO NON E’ UNA CLAVA
Enzo Bianchi

PREMESSA DI DON AUGUSTO FONTANA.

L'articolo che leggerai sotto € datato (2009) ma ancora attuale; riguarda una delle tante polemiche che ciclicamente si
ripresentano creando schieramenti al 50% pro o contro: crocifisso Sl, crocifisso NO nelle aule scolastiche o nei tribunali o
negli uffici pubblici. Il ministro Lorenzo Fioramonti recentemente ha dichiarato alla trasmissione “Un giorno da Pecora”:
«Credo in una scuola laica. Ritengo che le scuole debbano essere laiche e permettere a tutte le culture di esprimersi non
esponendo un simbolo in particolare». Ed é stata bagarre.

«Fede e religione non sono sinonimi, anche se tra loro connessi. La fede é un’esperienza esistenziale, una scelta radicale. La
religione € la manifestazione esteriore. Agitare il Vangelo, ostentare il rosario, baciare il crocefisso non fa di te
necessariamente un credente» (Card. Ravasi intervistato da Aldo Cazzullo in “Sventolare il crocefisso? Un rituale magico” da
Corriere della Sera del 16 giugno 2019).

La Corte europea per i diritti dell’'uvomo il 3 novembre 2009 aveva stabilito in 1° grado di giudizio che il crocifisso nelle aule é
“una violazione del diritto dei genitori a educare i figli secondo le loro convinzioni e del diritto degli alunni alla liberta di
religione”, imponendo all’ltalia un risarcimento di 5.000 euro per danni morali. Tale sentenza e stata poi ribaltata in 22 grado
il 18 marzo 2011, quando la Grand Chambre, con 15 voti a favore e due contrari, ha assolto I'ltalia accettando la tesi in base
alla quale non sussistono elementi che provino I'eventuale influenza sugli alunni dell’esposizione del crocifisso nelle aule
scolastiche.

Che dire? Personalmente opto per la soluzione proposta dal Card. Ravasi nella citata intervista con una dotta citazione del
filosofo Spinoza nel suo Tractatus politicus: “Ho assiduamente cercato di imparare a non ridere delle azioni degli uomini, a
non piangerne, a non odiarle, ma a comprenderle”( Sedulo curavi humanas actiones non ridere, non lugere, neque detestari,
sed intelligere).

Il crocifisso non e una clava.
di ENZO BIANCHI (La Stampa, 7 dicembre 2009)

Non si sono ancora spenti gli echi della polemica sull’esposizione del crocifisso nelle aule scolastiche in Italia ed ecco
irrompere il risultato del referendum popolare in Svizzera che vieta I'edificazione di minareti. Le due tematiche sono solo
apparentemente affini, in quanto in un caso si tratta della presenza di un simbolo religioso in aule pubbliche non destinate al
culto, nell’altro invece di un elemento caratterizzante un edificio in cui esercitare pubblicamente e comunitariamente il
diritto alla liberta di culto. Resta il fatto che si fa sempre pil urgente una seria riflessione sugli aspetti concreti e quotidiani
della presenza in un determinato paese di credenti appartenenti a religioni diverse e delle garanzie che uno stato
democratico deve offrire per salvaguardare la liberta di culto. E questa riflessione dovrebbe nascere e fondarsi sulla nostra
idea di civilta e di convivenza, sul nostro tessuto storico, culturale e religioso, sul lungo e faticoso cammino compiuto verso
la tolleranza e il rispetto reciproco: non dimentichiamo, per esempio, che la Svizzera - giunta al suffragio universale appena
due anni prima - tolse solo nel 1973, a sequito di un referendum, il divieto per i gesuiti di risiedere nel territorio elvetico; né


https://sestogiorno.it/il-crocifisso-non-e-una-clava-enzo-bianchi/
https://sestogiorno.it/il-crocifisso-non-e-una-clava-enzo-bianchi/

che, sempre in Svizzera, gli immigrati presi di mira dalla prima iniziativa popolare xenofoba del 1974 erano gli italiani e gli
spagnoli, in maggioranza cattolici.

Né ha senso accampare la pretesa della reciprocita nel rispetto delle minoranze sancito dalle diverse legislazioni: quando
una societa riconosce e concede determinati diritti &€ perché lo ritiene eticamente giusto, non per avere una contropartita.
Senza contare che la faccia deteriore della reciprocita si chiama ritorsione: I'atteggiamento che le societa occidentali hanno
verso i musulmani pud comportare pesanti conseguenze per i cristiani che vivono in alcuni paesi islamici; come sorprenderci
se la loro vita quotidiana si ritrovera ancor pil circondata da diffidenza e ostilita o se qualche musulmano moderato si ritrova
spinto tra le braccia dei fondamentalisti?

La paura esiste, & cattiva consigliera e porta a percezioni distorte dalle realta - come dimostra anche il recente sondaggio
sui timori degli italiani nei confronti degli immigrati - ma proprio per questo non deve essere lasciata alla sua vertigine, ma
va oggettivata, misurata e ricondotta alla razionalita, se si vuole una umanizzazione della societa. Altrimenti, dove arrivera,
in nome di paure pil fomentate che reali, la nostra regressione verso I'intolleranza e il razzismo spicciolo di chi non perde
occasione per manifestare con sogghigni, battute, insulti, reazioni scomposte la propria ostilita nei confronti del diverso? Del
resto e proprio I'essere “concittadini”, il conoscersi, il vivere fianco a fianco, condividendo preoccupazioni per il lavoro, la
salute, la salvaguardia dell’ambiente, la qualita della vita, il futuro dei propri figli, porta a una diversa comprensione
dell’altro, che aiuta a vedere le persone e le situazioni con un occhio diverso, piu acuto e lungimirante. Dira pure qualcosa,
per esempio, il fatto che tra i pochissimi cantoni svizzeri che hanno respinto la norma contro i minareti ci siano quelli di
Ginevra e di Basilea, caratterizzati dalla piu alta presenza di musulmani.

In Italia I'esito del referendum svizzero contro i minareti ha rinfocolato le polemiche, e non € mancato chi ha invocato misure
analoghe anche nel nostro paese, impugnando di nuovo la croce come bandiera, se non come clava minacciosa per
difendere un’identita culturale e marcare il territorio riducendo questo simbolo cristiano e una sorta di idolo tribale e
localistico. Cosi, lo strumento del patibolo del giusto morto vittima degli ingiusti, di colui che ha speso la vita per gli altri in
un servizio fino alla fine, senza difendersi e senza opporre vendetta, viene sfigurato e stravolto agli occhi dei credenti. La
croce, questa “realta” che dovrebbe essere “parola e azione” per il cristiano, & ormai ridotta a orecchino, a
gioiello al collo delle donne, a portachiavi scaramantico, a tatuaggio su varie parti del corpo, a banale oggetto
di arredo... Tutto questo senza che alcuno si scandalizzi o ne sottolinei lo svilimento se non il disprezzo, salvo
poi trovare i cantori della croce come simbolo dell’italianita, all’ombra della quale si & pronti a lanciare guerre
di religione. Ma quando i cristiani perdono la memoria della “parola della croce” e assumono I’abito del
“crociato”, rischiano di ricadere in forme rinnovate di antichi trionfalismi, di ridurre il vangelo a tatticismo
politico: potenziali dominatori della storia umana e non servitori della fraternita e della convivenza nella
giustizia e nella pace.

Va riconosciuto che la chiesa - dai vescovi svizzeri alla Conferenza episcopale italiana, all’Osservatore Romano - ha colto e
denunciato quest’uso strumentale della religione da parte di chi nutre interessi ideologici e politici e non si cura del bene
dell'insieme della collettivita, ma resta vero che in questi ultimi anni abbiamo assistito a una progressiva erosione dei valori
del dialogo, dell’accoglienza, dell’ascolto dell’altro: a forza di voler ribadire la propria identita senza gli altri, si finisce per
usarla e ostentarla contro gli altri. Se la croce & brandita come una spada, & Gesu a essere bestemmiato a causa di
chi si fregia magari del suo nome ma contraddice il vangelo e il suo annuncio di amore. La vera forza del
cristianesimo e invece il vissuto di uomini e donne che con la loro carita hanno umanizzato la societa, mossi
dall’invito di Gesu: “Chi vuol essere mio discepolo, abbracci la croce e mi segua” e dal suo annuncio: “Vi
riconosceranno come miei discepoli se avrete amore gli uni per gli altri”. Quando i cristiani si mostrano capaci
di solidarieta con i loro fratelli e sorelle in umanita, quando rinunciano a guerre sante e restano nel contempo
saldi nel rendere testimonianza a Gesu, a parole e con i fatti, allora potranno essere riconosciuti discepoli del
loro Signore mite e umile di cuore.

Si, le dispute su crocifissi @ minareti non dovrebbero farci dimenticare che la visibilita piu eloquente non & quella di un
elemento architettonico o di un oggetto simbolico, ma il comportamento quotidiano dettato dall’adesione
concreta e fattiva ai principi fondamentali del proprio credo, sia esso religioso o laico.

CARO FRATELLO DETENUTO. Don Augusto Fontana

Caro fratello detenuto,
scusami, innanzitutto, se ti chiamo «detenuto». Lo sei e ne prendo atto. Ma sei ben di piu: sei tutta la tua storia che ti ha
portato qui accompagnato, se colpevole, dal rancore di chi hai danneggiato o, se innocente, dalla tua impotente rabbia e


https://sestogiorno.it/caro-fratello-detenuto-don-augusto-fontana/

dalla compassione inebetita di chi sa; sei tutto quello che avresti potuto o voluto essere e che non sei stato; sei tutto quello
che noi attendiamo che tu sia; sei tutto quello che sei per coloro che ti amano e ti vogliono bene; sei tutto quello che tu mi
hai fatto malinconicamente scorgere mentre guardavo i tuoi occhi umidi o dignitosamente mi hai trasmesso con il tuo
squardo di sfida; sei come Dio o Allah o Gesu ti hanno creato e ti sognano. Oltre tutto questo, sei anche detenuto.
Praticamente un desaparecido, scomparso dal video dei nostri talk show quotidiani, un «senza storia», ma non per coloro
che ti accudiscono con I'umanita di cui sono capaci. Sarebbe stato meglio che scrivessi questa lettera intestandola a tuo
nome, quel nome che rappresenta la tua storia unica e irrepetibile: Mohamed, Luca, Richard, Lisa...Per farmi perdonare ti
chiamo «fratello», ma mi accorgo che sto esagerando. Fratello & una parola abusata quando vogliamo acquietare i morsi
della coscienza o tentiamo di superare, sul ponte di una parola impegnativa, gli abissi che le nostre reciproche storie hanno
creato. Eppure oso dolcificare il nostro sguardo chiamandoti “fratello”, innanzitutto fratello nella debolezza. Ascoltando la
tua storia e le sue premesse e le sue circostanze ho riconosciuto che non c’e peccato la cui radice non sia anche in me, non
c'é trasgressione a cui anch’io non abbia fatto I'occhiolino, non c’é stupidita umana di cui non riscontri in me una qualche
consanguineita; anche I'apostolo Paolo non si vergogna di scrivere «sono stato un bestemmiatore, un persecutore e un
violento...e di tutti i peccatori il primo sono io». Chiamarti «fratello» suona eccessivo per anime verginelle o presunte tali,
per custodi gelosi di pubbliche virtu in vizi privati. Fratello € una parola eccentrica e profetica per uomini d’altri tempi, per
tempi diversi dal nostro. E Gesu, quello d'altri tempi e del nostro tempo, ti chiama «fratello» con quella sua inflessione
responsabilizzante che turba e poi commuove. Anche il Padre della Parabola di oggi (Luca 15,1-32), va incontro al
presuntuoso fratello maggiore, che aveva disconosciuto quel balordo di suo fratello minore, e gli dice : «Questo tuo
fratello!». Oso dunque destabilizzare e coccolare la tua vita chiamandoti come ti chiama lui: «fratello!». Fratello nei nostri
sogni belli, nelle nostre comuni vocazioni al bene, nella nostra comune consanguineita divina, nel nostro comune cammino
verso la maturita, nelle comuni risorse annidate nelle grotte pil dimenticate del nostro animo o seminate nell’'umido terriccio
dei nostri sentimenti. Mi siedo, ora, accanto a te e rileggo con te le pagine della nostra liturgia domenicale. Mi limito ad
offrire alcune tracce di lettura. Sembra che siano quattro gli elementi comuni a tutte le letture: I'insoddisfazione,
I'allontanamento, la ricerca, la festa.

Caro fratello detenuto, che attendi che ti vada bene il processo, che attendi un permesso premio anche per fare I'amore
finalmente con la tua compagna, che attendi la dura fedelta di tua moglie e lo sguardo riconciliato di tuo figlio, che attendi il
trasferimento vicino a casa, che attendi il lavoro da scopino per quei pochi euro per sopravvitto e sigarette, che attendi I'ora
d’aria per sfiatare polmoni e muscoli sotto il cielo, che attendi uomini e donne amici, che attendi I'ora della Messa non solo
per miseri ricavi ma per aggrapparti a quel frammento di pane e di parola che ti traghettino verso altre spiagge, che attendi
una qualsiasi terapia che ti dia il sapore materno della cura, che attendi che passi il tempo della cella d’isolamento dove ti
hanno cacciato perche con rabbia cieca avevi aggredito il tuo corpo o I'anima altrui, tu che attendi indulti, indultini, amnistie
e giubilei, che attendi che un qualche dio minore si materializzi nell’angusto spazio della tua cella spesso simile -
perdonami! - alle asfissianti misure a cui forse hai ridotto la tua bellezza di un tempo. A te che attendi e speri e invochi, io
riesco solo a darti una notizia: si dice che Dio, alias Jeshua, alias Gesu, alias Nazareno, abbia deciso di stare talmente dalla
nostra parte da frequentare quelli che oggi chiamiamo delinquenti. Ti chiedo di verificare se la notizia abbia fondamento e di
interrogare eventuali testimoni. Pare che la cosa abbia turbato qualcuno e rallegrato altri. Se appurerai che la notizia e vera,
spero di trovarti tra quelli che se ne rallegrano. Per quanto ci riguarda lo abbiamo tolto dalla circolazione perché esagerava e
lo abbiamo appiattito, come un segnalibro, un’'immaginetta sacra, tra le pagine di un libretto che noi chiamiamo Vangelo. E
da quel momento non nuoce pil. Stava esagerando portandosi dietro piccoli gruppi di simpatizzanti poi divenuti discepoli e
frequentando con loro case e incroci dove stazionavano disoccupati, usurai, ladri e prostitute. Dicono che dicesse cose
dell'altro mondo che irritava alcuni e cambiava la vita ad altri. Se appurerai che la notizia & vera, spero di trovarti tra quelli a
cui cambiava la vita. lo non sono tra quelli irritati e turbati; ma neppure tra quelli a cui & riuscito di cambiargli la vita. Se
dunque vorrai potremo cercarlo insieme. Forse lo troveremo fra qualche tempo in un tribunale dove lo stanno processando a
torto. Forse lo troveremo bianco come un cadavere appeso a un palo. Forse lo troveremo in un frammento di pane inerte
sulla mensa della domenica. Forse lo troveremo, con la faccia di un giardiniere o di uno straniero, vivo e vispo come un Dio.
Allora forse godremo che ci sia ancora Lui in circolazione a nostro favore. In questi giorni guardati in giro, fruga nelle tue
attese, ascolta lo scricchiolio dei suo passi sulle foglie secche dei sentieri dove ti sei perduto, fatti venire conati di nostalgia
della stalla, ovile o deserto che erano una reggia a confronto del letto di carrube dove grufolano idoli. Fatti aiutare a
cercarlo, fatti aiutare dal tuo compagno di cella anche da quello che recita «Allahu Akbar, Dio ¢ il pil grande», fatti aiutare
dall’agente chiuso con te a guadagnarsi la pagnotta con il difficile compito di restare uomo custodendoti. Fatti aiutare e
aiuta a tua volta il tuo compagno, I'agente di turno, il tuo don, la volontaria, i tuoi familiari... E se ti capitasse di ricevere la
buona notizia, vieni a dirmelo. Brinderemo insieme con un alleluia. Quasi quasi mi hai convinto ad entrare per non mancare
alla festa del pastore, della donna o del Padre che avevano perduto, avevano cercato e ora hanno ritrovato me e te e tanti
altri come noi.

A presto. Tuo fratello Augusto



Messaggio di Papa Francesco per |l'evento
“Econoimy of Francesco” (Assisi, 26-28 marzo 2020)

Dal 26 al 28 marzo 2020 avra luogo ad Assisi I'evento dal titolo “Economy of Francesco”, iniziativa alla quale sono chiamati a
partecipare giovani economisti, imprenditori e imprenditrici di tutto il mondo. Pubblichiamo di seguito il Messaggio che il
Santo Padre Francesco invia per la circostanza:

VISITA IL SITO: https://francescoeconomy.org/it/

Ai giovani economisti, imprenditori e imprenditrici di tutto il mondo
Cari amici,

vi scrivo per invitarvi ad un’iniziativa che ho tanto desiderato: un evento che mi permetta di incontrare chi oggi si sta
formando e sta iniziando a studiare e praticare una economia diversa, quella che fa vivere e non uccide, include e non
esclude, umanizza e non disumanizza, si prende cura del creato e non lo depreda. Un evento che ci aiuti a stare insieme e
conoscerci, e ci conduca a fare un “patto” per cambiare I'attuale economia e dare un’anima all’economia di domani.

Si, occorre “ri-animare” I'economia! E quale citta & pill idonea per questo di Assisi, che da secoli € simbolo e messaggio di un
umanesimo della fraternita? Se San Giovanni Paolo Il la scelse come icona di una cultura di pace, a me appare anche luogo
ispirante di una nuova economia. Qui infatti Francesco si spoglio di ogni mondanita per scegliere Dio come stella polare della
sua vita, facendosi povero con i poveri, fratello universale. Dalla sua scelta di poverta scaturi anche una visione
dell’economia che resta attualissima. Essa pud dare speranza al nostro domani, a vantaggio non solo dei pil poveri, ma
dell'intera umanita. E necessaria, anzi, per le sorti di tutto il pianeta, la nostra casa comune, «sora nostra Madre Terra»,
come Francesco la chiama nel suo Cantico di Frate Sole.

Nella Lettera Enciclica Laudato si’ ho sottolineato come oggi pit che mai tutto € intimamente connesso e la salvaguardia
dell’lambiente non puo essere disgiunta dalla giustizia verso i poveri e dalla soluzione dei problemi strutturali dell’economia
mondiale. Occorre pertanto correggere i modelli di crescita incapaci di garantire il rispetto dell’'ambiente, I'accoglienza della
vita, la cura della famiglia, I'equita sociale, la dignita dei lavoratori, i diritti delle generazioni future. Purtroppo resta ancora
inascoltato I'appello a prendere coscienza della gravita dei problemi e soprattutto a mettere in atto un modello economico
nuovo, frutto di una cultura della comunione, basato sulla fraternita e sull’equita.

Francesco d'Assisi & I'esempio per eccellenza della cura per i deboli e di una ecologia integrale. Mi vengono in mente le
parole a lui rivolte dal Crocifisso nella chiesetta di San Damiano: «Va’, Francesco, ripara la mia casa che, come vedi, e tutta
in rovina». Quella casa da riparare ci riguarda tutti. Riguarda la Chiesa, la societa, il cuore di ciascuno di noi. Riguarda
sempre di pit anche I'ambiente che ha urgente bisogno di una economia sana e di uno sviluppo sostenibile che ne guarisca
le ferite e ne assicuri un futuro degno.

Di fronte a questa urgenza, tutti, proprio tutti, siamo chiamati a rivedere i nostri schemi mentali e morali, perché siano piu
conformi ai comandamenti di Dio e alle esigenze del bene comune. Ma ho pensato di invitare in modo speciale voi
giovani perché, con il vostro desiderio di un avvenire bello e gioioso, voi siete gia profezia di un’economia attenta alla
persona e all'ambiente.

Carissimi giovani, io so che voi siete capaci di ascoltare col cuore le grida sempre piu angoscianti della terra e dei suoi poveri
in cerca di aiuto e di responsabilita, cioe di qualcuno che “risponda” e non si volga dall’altra parte. Se ascoltate il vostro
cuore, vi sentirete portatori di una cultura coraggiosa e non avrete paura di rischiare e di impegnarvi nella costruzione di
una nuova societa. Gesu risorto € la nostra forza! Come vi ho detto a Panama e scritto nell’Esortazione apostolica
postsinodale Christus vivit: «Per favore, non lasciate che altri siano protagonisti del cambiamento! Voi siete quelli che hanno
il futuro! Attraverso di voi entra il futuro nel mondo. A voi chiedo anche di essere protagonisti di questo cambiamento. [...] Vi
chiedo di essere costruttori del mondo, di mettervi al lavoro per un mondo migliore» (n. 174).

Le vostre universita, le vostre imprese, le vostre organizzazioni sono cantieri di speranza per costruire altri modi di intendere
|’economia e il progresso, per combattere la cultura dello scarto, per dare voce a chi non ne ha, per proporre nuovi stili di
vita. Finché il nostro sistema economico-sociale produrra ancora una vittima e ci sara una sola persona scartata, non ci potra
essere la festa della fraternita universale.

Per questo desidero incontrarvi ad Assisi: per promuovere insieme, attraverso un “patto” comune, un processo di


https://sestogiorno.it/messaggio-di-papa-francesco-per-levento-economy-of-francesco-assisi-26-28-marzo-2020/
https://sestogiorno.it/messaggio-di-papa-francesco-per-levento-economy-of-francesco-assisi-26-28-marzo-2020/
https://francescoeconomy.org/it/

cambiamento globale che veda in comunione di intenti non solo quanti hanno il dono della fede, ma tutti gli uomini di buona
volonta, al di la delle differenze di credo e di nazionalita, uniti da un ideale di fraternita attento soprattutto ai poveri e agli
esclusi. Invito ciascuno di voi ad essere protagonista di questo patto, facendosi carico di un impegno individuale e collettivo
per coltivare insieme il sogno di un nuovo umanesimo rispondente alle attese dell’'uomo e al disegno di Dio.

Il nome di questo evento - “Economy of Francesco” - ha chiaro riferimento al Santo di Assisi e al Vangelo che egli visse in
totale coerenza anche sul piano economico e sociale. Egli ci offre un ideale e, in qualche modo, un programma. Per me, che
ho preso il suo nome, & continua fonte di ispirazione.

Insieme a voi, e per voi, fard appello ad alcuni dei migliori cultori e cultrici della scienza economica, come anche ad
imprenditori e imprenditrici che oggi sono gia impegnati a livello mondiale per una economia coerente con questo quadro
ideale. Ho fiducia che risponderanno. E ho fiducia soprattutto in voi giovani, capaci di sognare e pronti a costruire, con |'aiuto
di Dio, un mondo piu giusto e piu bello.

L'appuntamento ¢ per i giorni dal 26 al 28 marzo 2020. Insieme con il Vescovo di Assisi, il cui predecessore Guido otto secoli
fa accolse nella sua casa il giovane Francesco nel gesto profetico della sua spogliazione, conto di accogliervi anch’io. Vi
aspetto e fin d’ora vi saluto e benedico. E, per favore, non dimenticatevi di pregare per me.

Dal Vaticano, 1° maggio 2019
Memoria di San Giuseppe Lavoratore

Enzo Bianchi. o
| frutti malati delle radici cristiane

I frutti malati delle radici cristiane.
Enzo Bianchi (La Stampa, 16 novembre 2008)

“Dai loro frutti li riconoscerete. Si raccoglie forse uva dalle spine, o fichi dai rovi?”. A questa metafora contadina usata da
Gesu mi capitava di tornare sovente nella recente stagione in cui appassionate discussioni ruotavano attorno all’'inserimento
o0 meno di un richiamo alle “radici cristiane” nella costituzione europea. Ero infatti perplesso di fronte a tanto zelo mostrato
da paladini di recente arruolamento nelle file della cristianita, i quali perd non apparivano altrettanto solerti nel cercare
modalita per tradurre in comportamenti quotidiani, sia individuali che collettivi, la linfa che quelle radici avrebbero dovuto
fornire all’albero della societa civile europea.

Ora, che nel passato anche recente ci sia stata abbondanza di frutti, di segni visibili di una identita cristiana di tanti cittadini,
associazioni e istituzioni italiane ed europee € un dato innegabile. Che si tratti di monumenti storici, di opere artistiche o di
tesori letterari, di festivita e calendari o di usi e consuetudini familiari, di orientamenti etici o di opzioni politiche, e tutto un
patrimonio culturale che testimonia come il cristianesimo abbia saputo plasmare - anche nel confronto con la tradizione
classica e, a volte in modo non sempre pacifico, con I'ebraismo, I'islam, la filosofia dei Lumi - il ricco e variegato mondo
europeo nel quale oggi viviamo.

Secoli di presenza cristiana e di faticosa, sofferta dialettica con sistemi religiosi, istituzioni civili, pensieri filosofici, ideclogie
politiche diverse hanno sedimentato modi di pensare e di agire, sensibilita comuni, sentimenti condivisi. Ci sono addirittura
figure di santi o brani evangelici che sono diventati paradigmatici anche per chi non condivide la fede cristiana: basterebbe
pensare alle tante chiesette delle nostre campagne dedicate a san Martino - un santo “europeo” per le vicende della sua
vita trascorsa tra Pannonia e Gallia - che dona il suo mantello a un mendicante. E chi non conosce la celebre scena del
giudizio riportata dal Vangelo di Matteo, in cui viene chiesto conto a ciascuno di come si & comportato nei confronti di
affamati e assetati, di stranieri, malati e carcerati, insomma degli ultimi identificati a Cristo stesso?

Il permanere di questo patrimonio di idee e di ideali che hanno saputo tradursi in azioni concrete e quotidiane, la solidita di
queste “radici” che hanno alimentato piante rigogliose capaci di dare frutti mi paiono stridere tragicamente con sentimenti,
ragionamenti, disposizioni amministrative o legislative che presentano un quadro palesemente in contrasto con un’identita
cristiana proclamata verbalmente. Si assiste giorno dopo giorno a una progressiva criminalizzazione del diverso, dello
straniero, del povero e del debole: impronte digitali prese a bambini di un’etnia minoritaria, classi speciali che ostacolano
quell'integrazione che dicono di voler promuovere, schedatura di chi vive senza fissa dimora, allontanamento dei mendicanti
dai luoghi dove la loro vista turberebbe chi non li degna nemmeno di uno sguardo, ronde private non necessariamente
disarmate, introduzione del reato di “presenza” in Italia, messa in discussione della gratuita e universalita delle cure di
pronto soccorso... Purtroppo I'elenco si allunga ogni giorno, e ogni nuova proposta discriminatoria suscita isolate reazioni, in


https://sestogiorno.it/enzo-bianchii-frutti-malati-delle-radici-cristiane/
https://sestogiorno.it/enzo-bianchii-frutti-malati-delle-radici-cristiane/

particolare dal Pontificio Consiglio lustitias et Pax, subito bollate di “buonismo” e viene poi digerita e assimilata, in attesa di
un boccone ancor pill amaro da trangugiare.

E intanto, grazie a questo clima, le cui dominanti non sono certo cristiane, un senzatetto viene arso vivo sulla panchina su
cui dormiva, un nero viene picchiato e oltraggiato, un mendicante viene assalito e percosso, dei nomadi vengono inseguiti e
cacciati... E I'odio, questo nefasto sentimento che sta accovacciato nel cuore dell’'uomo e che un tempo assumeva
connotazioni di classe focalizzandosi contro i ricchi, i potenti, gli oppressori, ora e rivolto verso quelli che sono
semplicemente “altri” e che non si vogliono piu vedere accanto a noi.

Ora, nessuno chiede che uno stato moderno trasponga le esigenze del vangelo in articoli di legge o in commi del codice
civile, ma resta I'interrogativo di quali principi ispirino i comportamenti non solo dei singoli, ma delle istituzioni e dei corpi
sociali. Quali valori troviamo oggi nel vissuto concreto e nella progettualita politica che possano essere ascritti alle “radici
cristiane” di cui a ragione riteniamo di poterci gloriare? Quali frutti ha dato I'albero che per secoli abbiamo visto crescere e
ramificare nutrito da quelle radici?

E' miope la visione di chi crede di risolvere i problemi dandogli il nome di reato, € falsante I'opzione che trasforma il diverso
in criminale, e distorta e controproducente I'identificazione dell'immigrato con I'invasore, del povero con il disturbatore della
quiete, dell’emarginato con il sovversivo. No, abbiamo bisogno di un soprassalto di dignita umana prima ancora che
cristiana, abbiamo urgente necessita di ritrovare in noi e attorno a noi il rispetto per la dignita di ogni essere umano,
abbiamo un’esigenza vitale di riscoprire come il bisognoso & uno stimolo e non un intralcio a una societa pil giusta. Se
continuiamo a confondere la sicurezza con I'esclusione di ogni diversita, se continuiamo a nutrire le nostre paure invece che
ad affrontarle, se crediamo di poter uscire dalle difficolta non assieme ma contro gli altri, in particolare i piu deboli, ci
prepariamo un futuro di cupa barbarie, ci incamminiamo in un vicolo cieco in cui I'uomo sara sempre piu lupo all'uomo.
Forse sta diventando tragicamente vera anche per noi la situazione icasticamente descritta dal famoso detto della sapienza
indiana che sembra modellato sugli apoftegmi dei monaci del deserto: due lupi stanno lottando dentro ciascuno di noi e
nella nostra societa contemporanea, uno pieno di rabbia e rancore, di risentimento nei confronti del diverso, I'altro animato
da compassione e amore intelligente. Anche questa volta preverra il lupo che avremo saputo nutrire meglio nel nostro
quotidiano.

ICA OSCURA | 240.000 CHE

LA CRISI POLITICA OSCURA |
- = 240.000 CHE RISCHIANO IL POSTO.
Don Augusto Fontana

(fonte ed elaborazione da Marco
Patucchi, La Repubblica, 14 agosto 2019,
pag.11)

Francesca Re David guida il sindacato dei metalmeccanici della Fiom e dice: «Da quando é iniziata la crisi di governo é come


https://sestogiorno.it/la-crisi-politica-oscura-i-240-000-che-rischiano-il-posto/
https://sestogiorno.it/la-crisi-politica-oscura-i-240-000-che-rischiano-il-posto/
https://sestogiorno.it/wp-content/uploads/2019/08/Crisi-2019.jpg

se operai e immigrati fossero scomparsi. Nessuno parla pit delle persone, che siano lavoratori o gente disperata in mare».

Tra esuberi, delocalizzazioni e ammortizzatori sociali scaduti o in scadenza, cosa c’e in ballo?

= j tavoli di crisi aperti al ministero dello Sviluppo Economico sono 158
= j lavoratori coinvolti oltre 240 mila
= |e ore di cassa integrazione autorizzate in giugno erano 27,6 milioni aumentate del 42,6% sul 2018.

Molte aziende sono in una specie di limbo perché e vero che il 6 agosto scorso il Consiglio dei ministri aveva sbloccato un
pacchetto di milioni di euro, ma il Decreto era stato varato “salvo intese” e quindi non poteva essere pubblicato sulla
Gazzetta Ufficiale ed & quindi congelato in attesa di essere convertito in Legge. Tutte norme, quindi, scritte sull’acqua. Una
precarieta assoluta che allontana gli investimenti e le multinazionali. Dice ancora Francesca Re David «Quel decreto
oltretutto é solo una goccia nel mare. Va assolutamente confermato e, se possibile, ampliato. Non si parli di ordinaria
amministrazione, qualsiasi tipo di governo ci sara nei prossimi giorni dovra mettere in sicurezza i lavoratori». Anche Marco
Bentivogli, leader della Fim-Cisl lancia un appello dalle pagine de La Stampa: «L’industria italiana rischia davvero il colpo di
grazia».

Le emergenze industriali (dietro le quali ci sono volti, persone, famiglie e drammi) si riferiscono a:

= in Sardegna (Portovesme con la ex-Alcoa e Porto Torres La ex-Alcoa (alluminio), ora SiderAlloys con i suoi 700
operai in attesa degli sconti sull’energia e della proroga della cassa in scadenza a fine agosto);

= in Sicilia (Termini Imerese con Blutec in primis. Guidata da un commissario dopo i guai giudiziari della proprieta:
700 operai senza salario da giugno);

= La Embraco di Riva di Chieri (400 operai) in vana attesa, da un anno, della partenza del piano di rilancio dei
nuovi proprietari.

= |e tutele legali “a scadenza” per i manager di ArcelorMittal che guidano I'llva, disinnescando cosi il rischio di
chiusura dell’acciaieria (14 mila dipendenti, di cui 1.400 in cassa, che senza il ripristino dell'immunita penale per
i manager, il 6 settembre potrebbe essere abbandonata)

= |’Industria Italiana Autobus che, tra Avellinoe Bologna, occupa 450 persone, e che era in attesa del partner
industriale da affiancare a Invitalia

= La Whirlpool di Napoli che continua a puntare alla dismissione della fabbrica di lavatrici (412 dipendenti),
nonostante i 17 milioni promessi da Di Maio.

= La Bekaert di Figline Valdarno (fili di ferro, 318 addetti) che, dopo la “fuga” della multinazionale belga, ha
ottenuto dal governo il ripristino della cassa per cessazione, ma non la proposta di una nuova proprieta.

= La Piaggio Aero (1.000 operai in Cassa integrazione con scadenza a dicembre) guidata da un commissario
straordinario e in attesa di contratti da 700 milioni assicurati dal governo.

= |a Fca di Pomigliano: per la fabbrica e stata chiesta la cassa integrazione da settembre, ma: il governo non ha
ancora dato una risposta.

Cqil, Cisl e Uil scrivono, tra I'altro, in una Nota unitaria: «Occorre che le forze politiche parlamentari pongano al centro gli
interessi generali del Paese e del lavoro e non l'interesse particolare di breve respiro».

Documento Preliaratorio del Sinodo per I’Amazzonia
7-26 Qttobre 2019. ] ]
Nuovi cammini per la Chiesa e per una ecologia
integrale

Documento Preparatorio del Sinodo Panamazzonico 7-26 Ottobre 2019
Nuovi Cammini per la Chiesa e per una Ecologia Integrale
Introduzione

In accordo con I'annuncio di Papa Francesco del 15 ottobre 2017, I’Assemblea Speciale del Sinodo dei Vescovi avra luogo
nell’ottobre 2019 per riflettere sul tema Amazzonia: nuovi cammini per la Chiesa e per una ecologia integrale. Questi


https://sestogiorno.it/documento-preparatorio-del-sinodo-per-lamazzonia-7-26-0ttobre-2019-nuovi-cammini-per-la-chiesa-e-per-una-ecologia-integrale/
https://sestogiorno.it/documento-preparatorio-del-sinodo-per-lamazzonia-7-26-0ttobre-2019-nuovi-cammini-per-la-chiesa-e-per-una-ecologia-integrale/
https://sestogiorno.it/documento-preparatorio-del-sinodo-per-lamazzonia-7-26-0ttobre-2019-nuovi-cammini-per-la-chiesa-e-per-una-ecologia-integrale/
https://sestogiorno.it/documento-preparatorio-del-sinodo-per-lamazzonia-7-26-0ttobre-2019-nuovi-cammini-per-la-chiesa-e-per-una-ecologia-integrale/

cammini di evangelizzazione devono essere pensati per e con il Popolo di Dio che abita in quella regione: abitanti di
comunita e zone rurali, di citta e grandi metropoli, popolazioni che vivono sulle rive dei fiumi, migranti e profughi e,
specialmente, per e con i popoli indigeni.

Nella foresta amazzonica, di vitale importanza per il pianeta, si & scatenata una profonda crisi causata da una prolungata
ingerenza umana, in cui predomina una «cultura dello scarto» (LS 16) e una mentalita estrattivista. L'’Amazzonia & una
regione con una ricca biodiversita; € multi-etnica, pluri-culturale e pluri-religiosa, uno specchio di tutta I'umanita che, a
difesa della vita, esige cambiamenti strutturali e personali di tutti gli esseri umani, degli Stati e della Chiesa.

Le riflessioni del Sinodo Speciale superano I'ambito strettamente ecclesiale amazzonico, protendendosi verso la Chiesa
universale e anche verso il futuro di tutto il pianeta. Partiamo da un territorio specifico, per gettare a partire da esso un
ponte verso altri biomi essenziali del mondo: il bacino del Congo, il corridoio biologico mesoamericano, i boschi tropicali del
Pacifico asiatico, il bacino acquifero Guarani, fra gli altri.

Ascoltare i popoli indigeni e tutte le comunita che vivono in Amazzonia, come primi interlocutori di questo Sinodo, € di vitale
importanza anche per la Chiesa universale. Per fare questo abbiamo bisogno di avvicinarci di piu ad essi. Desideriamo
sapere: come immaginano il “futuro sereno” e il “buon vivere” delle future generazioni? Come possiamo collaborare alla
costruzione di un mondo capace di rompere con le strutture che uccidono la vita e con le mentalita di colonizzazione per
costruire reti di solidarieta e di inter-culturalita? E soprattutto, qual & la missione particolare della Chiesa oggi di fronte a
questa realta?

Questo Documento Preparatorio € diviso in tre parti che corrispondono al metodo “vedere, giudicare (discernere) e agire”.
Alla fine del testo si presentano delle domande che permettono di entrare in dialogo e di accostarsi progressivamente alla
realta e al desiderio di una «cultura dell'incontro» all’interno della regione (EG 220). | nuovi cammini per I'evangelizzazione e
per forgiare una Chiesa dal volto amazzonico passano attraverso questa «cultura dell’incontro» nella vita quotidiana, «in una
armonia multiforme» (EG 220) e in una «felice sobrieta» (LS 224-225), come contributo per la costruzione del Regno.

1. VEDERE. IDENTITA E GRIDO DELLA PANAMAZZONIA

1. Il territorio

Il bacino amazzonico rappresenta per il nostro pianeta una delle maggiori riserve di biodiversita (dal 30 al 50 % della flora e
fauna del mondo), di acqua dolce (20% dell’acqua dolce non congelata di tutto il pianeta); possiede piu di un terzo dei
boschi primari del pianeta e, benché i maggiori serbatoi di carbonio siano in realta gli oceani, non per questo si pud ignorare
il lavoro di raccolta di carbonio in Amazzonia. Si tratta di piu di sette milioni e mezzo di chilometri quadrati, con nove Paesi
che si spartiscono questo grande bioma (Brasile, Bolivia, Colombia, Ecuador, Guyana, PerU, Suriname, Venezuela, includendo
la Guyana Francese come territorio d’oltremare).

Anche il cosiddetto “Massiccio della Guayana” (“Isla de la Guayana”), delimitato dai corsi dell’Orinoco e del Rio Negro, dal
Rio delle Amazzoni e dalle coste atlantiche dell’America del Sud tra le foci dell’Orinoco e del Rio delle Amazzoni, fa parte di
questo territorio. Pure altre regioni appartengono a questo territorio, perché sono sottoposte allo stesso regime climatico e
geografico a causa della loro vicinanza all’Amazzonia.

Ciononostante, questi dati non delineano una regione omogenea. Costatiamo come I’Amazzonia abbia al suo interno molti
tipi di “Amazzonie”. In tale contesto € I'acqua, attraverso le sue vallate, i fiumi e i laghi, a configurarsi come I'elemento
articolante e unificante, considerando come asse principale il Rio delle Amazzoni, il fiume che & madre e padre di tutti. In un
territorio cosi diversificato si pud ben comprendere che i vari gruppi umani che lo abitano abbiano dovuto adattarsi alle
differenti realta geografiche, eco-sistemiche e politiche.

Il lavoro della Chiesa Cattolica in Amazzonia, nel corso di molti secoli, si & orientato a dare risposta a questi variegati
contesti umani e ambientali.

2. Varieta socio-culturale

Date le sue proporzioni geografiche, I'’Amazzonia & una regione in cui vivono e convivono popoli e culture diverse,
con differenti stili di vita.
L'occupazione demografica dell’Amazzonia precede il processo colonizzatore di molti anni, talvolta migliaia di anni. Fino alla
colonizzazione la popolazione si concentrava soprattutto sulle rive dei grandi fiumi e laghi, per una questione di
sopravvivenza che abbracciava le attivita della caccia, della pesca e della coltivazione delle terre inondabili. Con la
colonizzazione e con la pratica diffusa della schiavitl indigena, molti popoli dovettero abbandonare quei luoghi e rifugiarsi
all'interno della foresta. Al tempo stesso, nella prima fase della colonizzazione, si ingenero un processo di sostituzione della
popolazione, che determino una forte concentrazione demografica sulle sponde dei fiumi e dei laghi.
Al di Ia delle circostanze storiche, i popoli delle acque, in questo caso dell’Amazzonia, hanno avuto sempre in comune un
rapporto di interdipendenza con le risorse idriche. Per questo i contadini e le famiglie utilizzano le risorse delle terre



inondabili affidandosi al movimento ciclico dei loro fiumi - inondazioni, riflussi e periodi di siccita -, in un rapporto di rispetto
fondato sulla consapevolezza che “la vita dirige il fiume” e “il fiume dirige la vita”. Inoltre, i popoli della foresta, che sono
fondamentalmente raccoglitori e cacciatori, sopravvivono con cio che la terra e il bosco offrono loro. Questi popoli vigilano
sui fiumi e hanno cura della terra, nello stesso modo in cui la terra ha cura di loro. Sono i custodi della foresta e delle sue
risorse.

Oggi, tuttavia, la ricchezza della foresta e dei fiumi amazzonici si trova minacciata dai grandi interessi economici che si
concentrano in diversi punti del territorio. Tali interessi provocano, fra le altre cose, l'intensificazione della devastazione
indiscriminata della foresta, la contaminazione di fiumi, laghi e affluenti (per I'uso incontrollato di prodotti agrotossici,
spargimento di petrolio, attivita mineraria legale e illegale, dispersione dei derivati della produzione di droghe). A cio si
aggiunge il narcotraffico, che, sommato a quanto detto, mette a repentaglio la sopravvivenza dei popoli che dipendono delle
risorse animali e vegetali di questi territori.

D’altra parte, le citta dell’Amazzonia sono cresciute molto rapidamente, accogliendo molti migranti e profughi costretti a
fuggire dalle loro terre e sospinti verso le periferie dei grandi centri urbani che si protendono in direzione della foresta. In
maggioranza sono popoli indigeni, popoli delle rive dei fiumi e popoli di origine africana, espulsi dall'industria mineraria
legale e illegale e da quella dell’estrazione petrolifera, accerchiati progressivamente dall’espansione delle attivita di
disboscamento. Costoro sono i piu colpiti dai conflitti agrari e socio-ambientali. Anche le citta si caratterizzano per le
disuguaglianze sociali. La poverta che si & prodotta lungo la storia ha ingenerato rapporti di sottomissione, di violenza
politica e istituzionale, aumento del consumo di alcool e di droghe - sia nelle citta che nelle comunita rurali - e rappresenta
una ferita profonda inferta ai diversi popoli amazzonici.

I movimenti migratori piu recenti all'interno della regione amazzonica si caratterizzano, soprattutto, per il trasferimento degli
indigeni dai loro territori d'origine alle citta. Attualmente fra il 70 e 1'80% della popolazione della Panamazzonia risiede nelle
citta. Molti di questi indigeni non hanno documenti o sono irregolari, rifugiati, abitanti delle rive dei fiumi o appartengono ad
altre categorie di persone vulnerabili. Di conseguenza cresce in tutta I’Amazzonia un atteggiamento xenofobo e di
criminalizzazione verso i migranti e i profughi. Questo, al tempo stesso, favorisce lo sfruttamento delle popolazioni
amazzoniche, vittime del mutamento di valori dell’'economia mondiale, in base al quale il guadagno & piu importante della
dignita umana. Si puo trovare un esempio di cio nella crescita drammatica del traffico di persone, specialmente donne, ai fini
dello sfruttamento sessuale e commerciale. Le donne perdono cosi il loro protagonismo nei processi di trasformazione
sociale, economica, culturale, ecologica, religiosa e politica delle loro comunita.

In sintesi, la crescita smisurata delle attivita agricole, estrattive e di disboscamento dell’Amazzonia non solo ha danneggiato
la ricchezza ecologica della regione, della sua foresta e delle sue acque, ma ha anche impoverito la realta sociale e culturale.
Ha obbligato a uno sviluppo umano non “integrale” né “inclusivo” del bacino amazzonico. Come risposta a questa situazione
si percepisce, comungue, un incremento delle competenze organizzative e un progresso della societa civile, con particolare
attenzione alle problematiche ambientali. Nel campo dei rapporti sociali, e malgrado i limiti, la Chiesa Cattolica ha in
generale portato avanti un lavoro significativo, rafforzando i propri cammini a cominciare dalla sua presenza incarnata nel
territorio e dalla sua creativita pastorale e sociale.

3. Identita dei popoli indigeni

Nei nove Paesi che compongono la regione panamazzonica si registra la presenza di circa tre milioni di indigeni, che
rappresentano quasi 390 popoli e nazionalita differenti. Inoltre esistono nel territorio, secondo dati delle istituzioni
specializzate della Chiesa (per esempio il Consiglio Indigeno Missionario del Brasile) e altre, frai 110 e i 130 Popoli Indigeni
in Isolamento Volontario (PIAV) o “popoli liberi”. In aggiunta, negli ultimi tempi, sta facendo la sua comparsa una nuova
categoria costituita dagli indigeni che vivono nel tessuto urbano, alcuni dei quali restano riconoscibili mentre altri in quel
contesto tendono a dissolversi e per questo sono chiamati “invisibili”. Ognuno di questi popoli rappresenta un’identita
culturale particolare, una ricchezza storica specifica e un modo peculiare di guardare la realta e cio che li circonda, nonché
di rapportarsi con tutto questo a partire da una visione del mondo e da un’appartenenza territoriale specifiche.

Oltre alle minacce che emergono dall’interno delle loro culture, i popoli indigeni hanno subito forti minacce esterne fin dai
primi contatti con i colonizzatori (cf. LS 143, DAp 90). Contro tali minacce i popoli indigeni e le comunita amazzoniche si
organizzano, lottando per la difesa della loro esistenza e delle loro culture, dei loro territori e dei loro diritti, e della vita
dell’'universo e della creazione intera. | pil vulnerabili, tuttavia, sono i PIAV, che non possiedono strumenti di dialogo e di
negoziazione con gli agenti esterni che invadono i loro territori.

Alcuni “non indigeni” fanno difficolta a capire il diverso modo di essere degli indigeni e, molte volte, non rispettano la
differenza di cui I'altro & portatore. Il Documento di Aparecida a proposito del rispetto degli indigeni e degli afro-americani
afferma: «La societa tende a disprezzarli, non riconoscendo la loro differenza. La loro situazione sociale & segnata
dall’'esclusione e dalla poverta» (DAp 89). Tuttavia, come ha sottolineato Papa Francesco a Puerto Maldonado, «la loro
visione del cosmo, la loro saggezza hanno molto da insegnare a noi che non apparteniamo alla loro cultura. Tutti gli sforzi



che facciamo per migliorare la vita dei popoli amazzonici saranno sempre pochi» (Fr. PM).

Negli ultimi anni, i popoli indigeni hanno iniziato a scrivere la loro storia e a descrivere in modo piu preciso le loro culture,
abitudini, tradizioni e saperi. Hanno scritto sugli insegnamenti ricevuti dai loro antenati, genitori e nonni, insegnamenti che
rappresentano memorie personali e collettive. Oggi I'essere indigeno si definisce non solo a partire dall’appartenenza etnica.
Esso si riferisce anche alla capacita di mantenere tale identita senza isolarsi dalle societa circostanti e con le quali si
interagisce.

A fronte di questo processo d'integrazione, sorgono organizzazioni indigene che cercano di approfondire la storia dei loro
popoli, per orientarne la lotta per I'autonomia e I'autodeterminazione: «E giusto riconoscere che esistono iniziative di
speranza che sorgono dalle vostre stesse realta locali e dalle vostre organizzazioni e cercano di fare in modo che gli stessi
popoli originari e le comunita siano i custodi delle foreste, e che le risorse prodotte dalla loro conservazione ritornino a
beneficio delle vostre famiglie, a miglioramento delle vostre condizioni di vita, della salute e dell'istruzione delle vostre
comunita» (Fr.PM). Ciononostante, nessuna iniziativa pu0 ignorare che il rapporto di appartenenza e di partecipazione che
chi abita in Amazzonia stabilisce con il creato fa parte della sua identita e contrasta con una visione mercantilista dei beni
della creazione (cf. LS 38).

In molti di questi contesti, la Chiesa Cattolica & presente mediante missionari e missionarie impegnati nelle cause dei popoli
indigeni e amazzonici.

4. Memoria storica ecclesiale

L'inizio della memoria storica della presenza della Chiesa in Amazzonia si puo situare nello scenario dell’'occupazione
coloniale della Spagna e del Portogallo. L'incorporazione dell'immenso territorio amazzonico nella societa coloniale e il suo
successivo passaggio di proprieta agli Stati nazionali & un lungo processo durato piu di quattro secoli. Fino all’inizio del
secolo XX, le voci in difesa dei popoli indigeni erano fragili, benché non assenti (cf. Pio X, Lettera Enciclica Lacrimabili Statu,
7.V1.1912). Con il Concilio Vaticano Il queste voci si rafforzano. Per incoraggiare «il processo di cambiamento grazie ai valori
evangelici» la Il Conferenza dell’'Episcopato Latinoamericano riunita a Medellin (1968), nel suo Messaggio ai Popoli
dell’America Latina, ha rammentato che «malgrado i suoi limiti», la Chiesa «ha vissuto insieme alle nostre popolazioni il
processo di colonizzazione, liberazione e organizzazione». In seguito la Ill Conferenza dell’Episcopato Latinoamericano riunita
a Puebla (1979) ci ha ricordato che I'occupazione e la colonizzazione del territorio amerindo & stato «un gigantesco processo
di dominazioni», pieno di «contraddizioni e lacerazioni» (DP 6). E, ancora piu tardi, la IV Conferenza di Santo Domingo (1992)
ha richiamato la nostra attenzione su «uno degli episodi piu tristi della storia latinoamericana e dei Caraibi», che «e stato il
trasferimento forzato di un enorme numero di africani come schiavi». San Giovanni Paolo Il ha chiamato questo
trasferimento un «olocausto sconosciuto» al quale «hanno preso parte persone battezzate ma che non hanno vissuto la loro
fede» (DSD 20; cf. Giovanni Paolo Il, Discorso nell’lsola di Gorée, Senegal, 22.11.1992, n. 3; Messaggio agli Afroamericani,
12.X.1992, n. 2). Per questo «oltraggio scandaloso nella storia dell’'umanita» (DSD 20), il Papa e i delegati in Santo Domingo
hanno chiesto perdono.

0ggi, purtroppo, esistono ancora tracce residuali del progetto colonizzatore che ha generato rappresentazioni di inferiorita e
di demonizzazione delle culture indigene. Queste tracce indeboliscono le strutture sociali indigene e rendono possibile il
fatto che essi vengano privati delle loro conoscenze intellettuali e dei loro mezzi di espressione. Cio che spaventa & che fino
a 0ggi, dopo 500 anni dalla conquista, dopo all'incirca 400 anni di missione ed evangelizzazione organizzata e dopo 200 anni
dall’emancipazione dei Paesi che compongono la Panamazzonia, simili tendenze continuano a svilupparsi sul territorio e tra i
suoi abitanti, vittime oggi di un neocolonialismo feroce, «<mascherato da progresso». Probabilmente, come ha affermato
Papa Francesco a Puerto Maldonado, i popoli originari amazzonici non sono stati mai cosi minacciati come adesso. Oggi, a
causa dell'offesa scandalosa dei «nuovi colonialismi», «I’Amazzonia & una terra disputata su diversi fronti» (Fr. PM).

Nella sua storia missionaria, I’Amazzonia & stata luogo in cui si e testimoniato concretamente cosa significa stare sulla croce,
addirittura essa & stata molte volte luogo di martirio. Anche la Chiesa ha imparato che in questo territorio, abitato da circa
diecimila anni da una grande diversita di popoli, le diverse culture si costruiscono in un rapporto armonioso con I'ambiente
circostante. Le culture precolombiane hanno offerto al cristianesimo iberico che accompagnava i conquistatori molteplici
ponti e possibili elementi di contatto, «come I'apertura all’azione di Dio, il senso della gratitudine per i frutti della terra, il
carattere sacro della vita umana e la valorizzazione della famiglia, il senso di solidarieta e di corresponsabilita nel lavoro
comune, I'importanza del culto, il credere in una vita ultraterrena e tanti altri valori» (DSD 17).

5. Giustizia e diritti dei popoli

Papa Francesco, nella sua visita a Puerto Maldonado, ha invitato a modificare il paradigma storico in base al quale gli Stati
considerano I’Amazzonia come un deposito di risorse naturali, passando sopra la vita dei popoli originari e non
preoccupandosi della distruzione della natura. Il rapporto armonioso fra il Dio Creatore, gli esseri umani e la natura si &
spezzato a causa degli effetti nocivi del neoestrattivismo e della pressione dei grandi interessi economici che sfruttano il



petrolio, il gas, il legno, I'oro, e anche a causa della costruzione di opere infrastrutturali (per esempio: megaprogetti
idroelettrici e reti stradali, come le superstrade interoceaniche) e delle monocolture industriali (cf. Fr. PM).

La cultura imperante del consumo e dello scarto trasforma il pianeta in una grande discarica. Il Papa denuncia questo
modello di sviluppo come anonimo, asfissiante, senza madre; ossessionato soltanto dal consumo e dagli idoli del denaro e
del potere. Si impongono nuovi colonialismi ideologici mascherati dal mito del progresso, che distruggono le identita culturali
proprie. Francesco esorta a difendere le culture e a riappropriarsi dell’eredita che proviene dalla saggezza ancestrale, la
guale propone un rapporto armonioso fra la natura e il Creatore, ed esprime con chiarezza che «la difesa della terra non ha
altra finalita che non sia la difesa della vita» (Fr. PM). La si deve considerare terra santa: «Questa non € una terra orfana! Ha
una Madre!» (Fr. EP).

D’altronde, la minaccia contro i territori amazzonici «viene anche dalla perversione di certe politiche che promuovono la
“conservazione” della natura senza tenere conto dell’essere umano e, in concreto, di voi fratelli (e sorelle) amazzonici che la
abitate» (Fr. PM). L'orientamento di Papa Francesco ¢ chiaro: «Credo che il problema essenziale sia come conciliare il diritto
allo sviluppo, compreso quello sociale e culturale, con la tutela delle caratteristiche proprie degli indigeni e dei loro territori.
[...] In questo senso dovrebbe sempre prevalere il diritto al consenso previo e informato» (Fr. FPI).

Parallelamente le popolazioni indigene, quelle contadine e altri settori della popolazione, in Amazzonia come pure a livello
nazionale in ciascun Paese, sono venuti costruendo processi politici che hanno orientato le loro agende di lavoro in una
prospettiva attenta ai diritti umani dei popoli. La situazione del diritto al territorio dei popoli indigeni in Panamazzonia ruota
intorno a una problematica costante, quella della mancata regolarizzazione delle terre e del mancato riconoscimento della
loro proprieta ancestrale e collettiva. Cosi anche il territorio € stato privato di un’interpretazione integrale, collegata
all’aspetto culturale e alla visione del mondo propria di ogni popolo o comunita indigena.

Proteggere i popoli indigeni e i loro territori & un’esigenza etica fondamentale e un impegno fondamentale per i diritti umani.
Per la Chiesa ci0 si trasforma in un imperativo morale coerente con la visione di ecologia integrale di Laudato si’ (cf. LS, cap.
V).

6. Spiritualita e saggezza

Per i popoli indigeni dell’Amazzonia, il “buon vivere” esiste quando si vive in comunione con gli altri, con il mondo, con gli
esseri circostanti e con il Creatore. | popoli indigeni, infatti, vivono all’interno della casa che Dio stesso ha creato e ha dato
loro in dono: la Terra. Le loro diverse spiritualita e credenze li portano a vivere una comunione con la terra, I'acqua, gli
alberi, gli animali, con il giorno e con la notte. | vecchi saggi, chiamati indistintamente - fra I'altro - payés, mestres, wayanga
o0 chamanes, hanno a cuore I'armonia delle persone tra loro e con il cosmo. Tutti costoro «sono memoria viva della missione
che Dio ha affidato a tutti noi: avere cura della Casa Comune» (Fr. PM).

Gli indigeni amazzonici cristiani comprendono la proposta del “buon vivere” come vita piena nel segno della collaborazione
all’edificazione del Regno di Dio. Questo buon vivere potra essere raggiunto solo quando si realizzera il progetto comunitario
in difesa della vita, del mondo e di tutti gli esseri viventi.

«Siamo chiamati a diventare gli strumenti di Dio Padre perché il nostro pianeta sia quello che Egli ha sognato nel crearlo e
risponda al suo progetto di pace, bellezza e pienezza» (LS 53). Questo sogno comincia a costruirsi all’'interno della famiglia
che & la prima comunita della nostra esistenza: «La famiglia € ed &€ sempre stata I'istituzione sociale che pil ha contribuito a
mantenere vive le nostre culture. In momenti passati di crisi, di fronte ai diversi imperialismi, la famiglia dei popoli originari &
stata la migliore difesa della vita» (Fr. PM).

Ciononostante, & necessario riconoscere che nella regione amazzonica c’'é una grande diversita culturale e religiosa.
Sebbene per la maggior parte tale diversita promuova il “buon vivere” come un progetto di armonia fra Dio, i popoli e la
natura, esistono anche alcune sette che, motivate da interessi esterni al territorio, non sempre favoriscono |'ecologia
integrale.

Il. DISCERNERE. VERSO UNA CONVERSIONE PASTORALE ED ECOLOGICA
7. Annunciare il Vangelo di Gesu in Amazzonia: dimensione biblico-teologica

La realta specifica dell’Amazzonia e il suo destino interpellano oggi ogni persona di buona volonta sull’identita del cosmo,
sulla sua armonia vitale e sul suo futuro. | Vescovi dell’America Latina riconoscono la natura come eredita gratuita e, quali
profeti della vita, assumono I'impegno di proteggere questa Casa Comune (cf. DAp 471).

| racconti biblici contengono alcune istanze teologiche portatrici di valori universali. Anzitutto, ogni realta creata esiste per la
vita e tutto quello che conduce alla morte si oppone alla volonta divina. In secondo luogo, Dio stabilisce un rapporto di
comunione con l'essere umano «creato a sua immagine e somiglianza» (Gen 1,26), al quale affida la salvaguardia della
creazione (cf. Gen 1,28; 2,15). «Rendiamo grazie per il dono della creazione, riflesso della sapienza e della bellezza del
Logos Creatore che affido all’essere umano I'opera della sua creazione, perché la “coltivasse e custodisse”» (DAp 470).



Infine, all’armonia del rapporto fra Dio, I'essere umano e il cosmo si contrappongono la disarmonia della disubbidienza e del
peccato (cf. Gen 3,1-7), che determina la paura (cf. Gen 3,8-10), il rifiuto dell’altro (cf. Gen 3,12), la maledizione del suolo
(cf. Gen 3,17), I'esclusione dal giardino (cf. Gen 3,23-24), fino ad arrivare all’esperienza del fratricidio (cf. Gen 4,1-16).

Allo stesso tempo, i racconti biblici testimoniano che nella creazione ferita & piantato il germoglio della promessa e il seme
della speranza, perché Dio non abbandona I'opera delle sue mani. Nella storia della salvezza Egli rinnova il proposito di “fare
alleanza” fra I'essere umano e la terra, ristabilendo mediante il dono della Torah la bellezza della creazione. Tutto questo
culmina nella persona e nella missione di Gesu. Mentre mostra compassione per I'umanita e la sua fragilita (cf. Mt 9, 35-36),
Egli conferma la bonta di tutte le cose create (cf. Mc 7,14-15). | prodigi compiuti sui malati e sulla natura rivelano
contemporaneamente la provvidenza del Padre e la bonta della creazione (cf. Mt 6, 9-15.25-34).

Il mondo creato ci invita a lodare la bellezza e I'armonia delle creature e del Creatore (cf. LS 12). Come segnala il
Catechismo della Chiesa Cattolica, «ogni creatura possiede la sua bonta e la sua propria perfezione», e nel suo essere
riflette «un raggio dell'infinita sapienza e bonta di Dio», del suo amore (CCC 339). «Suolo, acqua [...] tutto & carezza di Dio»
(LS 84), canto divino, le cui note sono formate dalla «moltitudine di creature presenti nell’'universo», come ha asserito San
Giovanni Paolo Il (Catechesi, 30.1.2002). Quando una qualsiasi di queste creature viene eliminata per cause umane, essa non
puo cantare piu le lodi del Creatore (cf. LS 33).

La provvidenza del Padre e la bonta della creazione raggiungono il loro culmine nel mistero dell’'incarnazione del Figlio di
Dio, che si fa vicino e stringe in un abbraccio tutte le situazioni umane, ma soprattutto quelle dei piu poveri. Il Concilio
Vaticano Il menziona questa vicinanza con termini come adattamento e dialogo (cf. GS 4, 11; CD 11; UR 4; SC
37ss), incarnazione e solidarieta (cf. GS 32). Piu tardi, soprattutto in America Latina, queste parole sono state tradotte
come opzione per i poveri e liberazione (Medellin 1968), partecipazione e comunita di base (Puebla
1979), inserimento e inculturazione (cf. Santo Domingo 1992), missione e servizio di una Chiesa samaritana e avvocata dei
poveri (cf. DAp 2007).

Con la morte e risurrezione di Gesu si illumina il destino dell’intera creazione, impregnato della potenza dello Spirito Santo,
gia evocata nella tradizione sapienziale (cf. Sap 1,7). La Pasqua porta a compimento il progetto di una “nuova creazione” (cf.
Ef 2,15; 4,24), rivelando che Cristo € la Parola creatrice di Dio (cf. Gv 1,1-18) e che «tutte le cose sono state create per
mezzo di Lui e in vista di Lui» (Col 1,16). «Per la comprensione cristiana della realta, il destino dell'intera creazione passa
attraverso il mistero di Cristo, che e presente fin dall’origine» (LS 99).

La tensione fra il “gia” e il “non ancora” coinvolge la famiglia umana e il mondo intero: «L'ardente aspettativa della
creazione, infatti, & protesa verso la rivelazione dei figli di Dio. La creazione infatti & stata sottoposta alla caducita - non per
sua volonta, ma per volonta di colui che I'ha sottoposta - nella speranza che anche la stessa creazione sara liberata dalla
schiavitu della corruzione per entrare nella liberta della gloria dei figli di Dio. Sappiamo infatti che tutta insieme la creazione
geme e soffre le doglie del parto fino ad oggi» (Rm 8,19-22). Nel mistero pasquale di Cristo, la creazione intera si protende
verso un compimento finale, nel quale «le creature di questo mondo non ci si presentano pilt come una realta meramente
naturale, perché il Risorto le avvolge misteriosamente e le orienta a un destino di pienezza. Gli stessi fiori del campo e gli
uccelli che Egli contempld ammirato con i suoi occhi umani, ora sono pieni della sua presenza luminosa» (LS 100).

8. Annunciare il Vangelo di Gesu in Amazzonia: dimensione sociale

La missione evangelizzatrice ha sempre un «contenuto ineludibilmente sociale» (EG 177). Credere in un Dio Trino ci invita a
tenere sempre presente che «siamo stati creati a immagine della comunione divina, per cui non possiamo realizzarci né
salvarci da soli» (EG 178). Infatti, «dal cuore del Vangelo riconosciamo l'intima connessione tra evangelizzazione e
promozione umana» (EG 178), tra I'accoglienza e la trasmissione dell’amore divino. Cosi, se accettiamo I'amore di Dio Padre
Creatore che ci ha conferito una dignita infinita, I'amore del Dio Figlio che ci ha nobilitato con la sua redenzione e I'amore
dello Spirito Santo che penetra e libera tutti i vincoli umani, non possiamo che comunicare quest’amore trinitario rispettando
e promovendo in ogni azione di evangelizzazione la dignita, nobilta e liberta di tutti gli esseri umani (cf. EG 178). In altre
parole, I'opera evangelizzatrice di ricevere e trasmettere I'amore di Dio comincia con il desiderio, la ricerca e il prendersi
cura degli altri (cf. EG 178).

Pertanto, I'evangelizzazione implica I'impegno in favore dei nostri fratelli e delle nostre sorelle, per migliorare la vita
comunitaria e cosi «rendere presente nel mondo il Regno di Dio» (EG 176), promovendo nel e per tutto il mondo (cf. Mc
16,15) non una «carita a la carte» (EG 180), ma un vero sviluppo integrale, cioé per tutte le persone e per tutta la persona
(cf. PP 14 e EG 181). Questo € cio che si chiama il «criterio di universalita» dell’'opera evangelizzatrice, «dal momento che il
Padre vuole che tutti gli uomini si salvino e il suo disegno di salvezza consiste nel ricapitolare tutte le cose, quelle del cielo e
quelle della terra, sotto un solo Signore, che & Cristo (cf. Ef 1,10). [...] Tutta la creazione vuol dire anche tutti gli aspetti della
natura umana» (EG 181), e tutte le sue relazioni.

Gia nelle storie bibliche della creazione emerge I'idea che I'esistenza umana si caratterizza per «tre relazioni fondamentali
strettamente connesse: la relazione con Dio, quella con il prossimo e quella con la terra [...] queste tre relazioni vitali sono



rotte, non solo fuori, ma anche dentro di noi. Questa rottura ¢ il peccato» (LS 66). La redenzione di Cristo, che ha vinto il
peccato, offre la possibilita di armonizzare queste relazioni. La «missione dell’annuncio della Buona Notizia di Gesu Cristo»,
pertanto, alimenta la speranza non solo nella fine della storia, ma nel corso stesso della storia dei popoli, all'interno di una
storia capace di valorizzare e ricomporre tutte le relazioni della nostra esistenza (cf. EG 181). Per questo |'opera
dell’evangelizzazione ci invita a lavorare contro le disuguaglianze sociali e la mancanza di solidarieta mediante la
promozione della carita e della giustizia, della compassione e della cura, certamente fra di noi, ma anche nei riguardi degli
altri esseri, animali e piante, e di tutta la creazione. La Chiesa & chiamata ad accompagnare e a condividere il dolore del
popolo amazzonico e a collaborare alla guarigione delle sue ferite, mettendo in pratica la sua identita di Chiesa samaritana,
secondo |'espressione dei Vescovi latinoamericani (cf. DAp.26).

Questa dimensione sociale - e in ultima analisi cosmica - della missione evangelizzatrice & particolarmente rilevante nel
territorio amazzonico, nel quale I'interconnessione fra vita umana, ecosistemi e vita spirituale & stata e continua a essere
chiara per la maggior parte dei suoi abitanti. La devastazione & «una scia di distruzione, e perfino di morte, in tutte le nostre
regioni [...] che mette in pericolo la vita di milioni di persone, e in special modo dell’habitat dei contadini e degli indigeni»
(DAp 473). Non prendersi cura della Casa Comune «e un’offesa al Creatore, un attentato contro la biodiversita e, in
definitiva, contro la vita» (DAp 125).

Percio, come ben ci ricorda Papa Francesco, I'opera di evangelizzazione non puo «mutilare I'integralita del messaggio del
Vangelo» (EG 39). La sua armoniosa integralita, per la precisione, «esige dall’evangelizzatore alcune disposizioni che aiutano
ad accogliere meglio I'annuncio: vicinanza, apertura al dialogo, pazienza, accoglienza cordiale» (EG 165), e, soprattutto, gli
domanda di assumere e assimilare la convinzione che «tutto e collegato» (LS 91, 117, 138, 240). Questo implica che
I’evangelizzatore deve promuovere progetti di vita personale, sociale e culturale per mezzo dei quali possiamo alimentare
I'integralita delle nostre relazioni vitali con gli altri, con la creazione e con il Creatore. Tale chiamata ha bisogno di un ascolto
attento contemporaneamente al grido dei poveri e a quello della terra (cf. LS 49).

Oggi il grido che I’Amazzonia eleva al Creatore & simile al grido del Popolo di Dio in Egitto (cf. Es 3,7). E un grido di schiavitu
e di abbandono, che domanda la liberta e I'attenzione di Dio. E un grido che invoca la presenza di Dio, specialmente quando
i popoli amazzonici, per difendere le proprie terre, si scontrano con la criminalizzazione della loro protesta - sia ad opera
delle autorita che dell’opinione pubblica -; o quando sono testimoni della distruzione della foresta tropicale, che costituisce il
loro habitat millenario; o quando le acque dei loro fiumi si riempiono di elementi che producono morte anziché vita.

9. Annunciare il Vangelo di Gesu in Amazzonia: dimensione ecologica

«Il Regno che viene anticipato e cresce tra di noi riguarda tutto» (EG 181), ricordandoci che «tutto nel mondo € intimamente
connesso» (LS 16) e che pertanto «il principio del discernimento» dell’evangelizzazione & collegato a un processo integrale
di sviluppo umano (cf. EG 181). Questo processo si caratterizza, come segnala Laudato si’ (cf. nn. 137-142), per un
paradigma relazionale denominato ecologia integrale, che articola fra loro i vincoli fondamentali che rendono possibile un
vero sviluppo.

Il primo grado di articolazione per un autentico progresso ¢ il vincolo intrinseco fra I'elemento sociale e I'elemento
ambientale. Dato che come esseri umani siamo parte degli ecosistemi che favoriscono le relazioni che danno vita al nostro
pianeta, prendersi cura di questi ecosistemi - nei quali tutto & interconnesso - € fondamentale per promuovere sia la dignita
di ogni individuo che il bene comune della societa, sia il progresso sociale che il rispetto dell’ambiente.

In Amazzonia la nozione di ecologia integrale € una chiave per rispondere alla sfida di tutelare I'immensa ricchezza della sua
biodiversita ambientale e culturale. Dal punto di vista ambientale I’Amazzonia, oltre a essere «fonte di vita nel cuore della
Chiesa» (REPAM), & un polmone del pianeta e uno dei luoghi in cui si trova maggiore biodiversita nel mondo (cf. LS 38).
Infatti, il bacino amazzonico possiede I'ultima grande foresta tropicale che, nonostante gli interventi che ha subito e che
subisce, costituisce la maggiore superficie forestale esistente nei tropici della nostra terra. Riconoscere il territorio
amazzonico come bacino, al di |a delle frontiere tra i Paesi, aiuta ad avere uno sguardo integrale sulla regione, essenziale
per la promozione di uno sviluppo e di una ecologia integrali.

Dal punto di vista culturale, com’e stato ampiamente segnalato nella sezione precedente, I'’Amazzonia € particolarmente
ricca in virtu delle diverse e ancestrali concezioni del mondo delle sue popolazioni. Tale patrimonio culturale, che fa «parte
dell’identita comune» della regione, si trova «minacciato» cosi come il suo patrimonio ambientale (LS 143). Le minacce
provengono - principalmente - da una «visione consumistica dell’essere umano, favorita dagli ingranaggi dell’attuale
economia globalizzata, [che] tende a rendere omogenee le culture e a indebolire I'immensa varieta culturale, che & un
tesoro dell'umanita» (LS 144).

Pertanto, il processo di evangelizzazione della Chiesa in Amazzonia non puo prescindere dalla promozione e dalla cura del
territorio (natura) e dei suoi popoli (culture). Per questo, ha bisogno di stabilire ponti che possano articolare i saperi
ancestrali con le conoscenze contemporanee (cf. LS 143-146), particolarmente quelle che riguardano I'utilizzo sostenibile del
territorio e uno sviluppo coerente con i sistemi di valori e con le culture dei popoli che abitano questi luoghi, da riconoscere



come loro autentici custodi, e in definitiva come loro proprietari.

Ma I'ecologia integrale e pil che la mera connessione tra I'elemento sociale e quello ambientale. Essa comprende pure la
necessita di promuovere un’armonia personale, sociale ed ecologica, per la quale abbiamo bisogno di una conversione
personale, sociale ed ecologica (cf. LS 210). L'ecologia integrale, dunque, ci invita a una conversione integrale. «Questo
esige anche di riconoscere i propri errori, peccati, vizi 0 negligenze» e le omissioni con cui «offendiamo la creazione di Dio»,
e chiede di «pentirsi di cuore» (LS 218). Soltanto quando saremo coscienti di come il nostro stile di vita e il nostro modo di
produrre, commerciare, consumare e scartare influenzano la vita del nostro ambiente e delle nostre societa, allora potremo
avviare un cambiamento di rotta integrale.

Cambiare rotta, o convertirsi integralmente, non pud esaurirsi in una conversione di tipo individuale. Un cambiamento
profondo del cuore, espresso in comportamenti personali, € necessario quanto un cambiamento strutturale, espresso in
comportamenti sociali, in leggi e in programmi economici coerenti. Quando si tratta di promuovere questo cambiamento
radicale che I’Amazzonia e il pianeta esigono, i processi di evangelizzazione possono contribuire molto, soprattutto grazie
alla profondita con cui lo Spirito di Dio pervade la natura e i cuori delle persone e dei popoli.

10. Annunciare il Vangelo di Gesu nell’Amazzonia: dimensione sacramentale

Mentre la Chiesa riconosce la forte ipoteca e il potere del peccato, soprattutto nella distruzione sociale e ambientale, essa
non si scoraggia nel suo camminare insieme al popolo amazzonico e, sostenuta dalla grazia di Cristo, si impegna a superare
la fonte del peccato. Uno sguardo ecclesiale contemplativo e una pratica sacramentale coerente sono le chiavi per
I'evangelizzazione dell’Amazzonia.

«L'universo si sviluppa in Dio, che lo riempie tutto. Quindi ¢’é€ un mistero da contemplare in una foglia, in un sentiero, nella
rugiada, nel volto di un povero» (LS 233). Chi sa contemplare «tutto quanto c’e di buono nelle cose e nelle esperienze del
mondo», scopre l'intima connessione di tutte queste cose ed esperienze con Dio (LS 234). Perciod la comunita cristiana,
specialmente in Amazzonia, € invitata a osservare la realta con uno sguardo contemplativo mediante il quale le divenga
possibile cogliere la presenza e |'azione di Dio in tutta la creazione e in tutta la storia.

Inoltre, tenendo conto che «i Sacramenti sono un modo privilegiato in cui la natura viene assunta da Dio e trasformata in
mediazione della vita soprannaturale», la loro celebrazione € un invito permanente ad «abbracciare il mondo su un piano
diverso» (LS 235). Per esempio, la celebrazione del Battesimo ci invita a considerare I'importanza dell’*acqua” come
sorgente di vita, non solo come strumento o risorsa naturale, e responsabilizza la comunita credente a custodire questo
elemento come dono di Dio per tutto il pianeta. Inoltre, tenendo conto che I'acqua del Battesimo purifica il battezzato da
tutti i peccati, la sua celebrazione permette alla comunita cristiana di comprendere il valore dell’acqua e “del flume” come
sorgente di purificazione, facilitando I'inculturazione dei riti legati all’acqua propri della sapienza ancestrale dei popoli
amazzonici. La celebrazione dell’Eucaristia ci invita a riscoprire come «il Signore, al culmine del mistero
dell’lncarnazione, volle raggiungere la nostra intimita attraverso un frammento di materia» (LS 236). L'Eucaristia, pertanto,
ci riporta al «centro vitale dell’'universo», al fulcro traboccante d’amore e di vita inesauribile del Figlio incarnato, presente
sotto le apparenze del pane e del vino, frutto della terra-vite e del lavoro degli uomini (LS 236). Nell'Eucaristia la comunita
celebra un amore cosmico, in cui gli esseri umani, accanto al Figlio di Dio incarnato e a tutta la creazione, rendono grazie a
Dio per la vita nuova in Cristo resuscitato (cf. LS 236). In questo modo, I'Eucaristia costituisce la comunita, una comunita
pellegrina festiva che diventa «fonte di luce e di motivazione per le nostre preoccupazioni per I'ambiente, e ci orienta ad
essere custodi di tutto il creato» (LS 236). Allo stesso tempo, il sangue di tanti uomini e donne che ¢ stato versato, irrorando
le terre amazzoniche per il bene dei suoi abitanti e del territorio, si mescola al Sangue di Cristo, versato per tutti e per tutta
la creazione.

11. Annunciare il Vangelo di Gesu nell’Amazzonia: dimensione ecclesiale-missionaria

Nella Chiesa in uscita (cf. EG 46), «per sua natura missionaria» (AG 2, DAp 347), tutti i battezzati hanno la responsabilita di
essere discepoli missionari, partecipando alla vita ecclesiale con modalita diverse e all'interno di ambiti differenti. Una delle
importanti acquisizioni della coscienza magisteriale della Chiesa ¢, in effetti, quella di sentirsi chiamata ad «annunziare
sempre e dovunque i principi morali anche circa I'ordine sociale, e cosi pure pronunciare il giudizio su qualsiasi realta
umana, in quanto lo esigano i diritti fondamentali della persona umana o la salvezza delle anime» (CCC 2032; CIC can. 747).
La lode a Dio deve accompagnarsi alla pratica della giustizia in favore dei poveri. Come proclama il Salmo 146 (145): «Loda
il Signore, anima mia: lodero il Signore finché ho vita, [...] al Signore che libera i prigionieri, che da il pane agli affamati, che
sostiene I'orfano e la vedova». Questa missione ha bisogno della partecipazione di tutti e di una riflessione piu ampia che
permetta di considerare le condizioni storiche concrete, sia sociali che ambientali ed ecclesiali. In questo senso, un approccio
missionario in Amazzonia richiede pil che mai un magistero ecclesiale esercitato nell’ascolto dello Spirito Santo, che sia in
grado di assicurare tanto I'unita quanto la diversita. Quest’unita nella diversita, sequendo la tradizione della Chiesa, &
attraversata strutturalmente dal cosiddetto sensus fidei del Popolo di Dio. Papa Francesco ha ripreso quest’aspetto messo in



luce dal Concilio Vaticano Il (cf. LG 12; DV 10), ricordando che «in tutti i battezzati, dal primo all’'ultimo, opera la forza
santificatrice dello Spirito che spinge ad evangelizzare. Il Popolo di Dio € santo in ragione di questa unzione che lo rende
infallibile “in credendo”. Questo significa che quando crede non si sbaglia [...]. Dio dota la totalita dei fedeli di un istinto della
fede - il sensus fidei - che |i aiuta a discernere cio che viene realmente da Dio» (EG 119). Tale discernimento deve essere
accompagnato dai pastori, specialmente dai Vescovi. Infatti, la conservazione della Tradizione ecclesiale, attuata da tutto il
Popolo di Dio, esige I'unita di questo Popolo con i suoi pastori (cf. DV 10) per la lettura e il discernimento delle nuove realta.
Sono i Vescovi, come principio di unita del Popolo di Dio (cf. LG 23), coloro che hanno la responsabilita di conservare I'unita
della Tradizione originata e basata sulle Sacre Scritture (cf. DV 9). Cosl, il senso religioso dell’Amazzonia, come esempio di
espressione del sensus fidei, ha bisogno dell’accompagnamento e della presenza dei pastori (cf. EN 48). Quando Papa
Francesco ha incontrato i popoli dell’Amazzonia a Puerto Maldonado, ha affermato: «Ho voluto venire a visitarvi e ascoltarvi,
per stare insieme nel cuore della Chiesa, unirci alle vostre sfide e con voi riaffermare un’opzione sincera per la difesa della
vita, per la difesa della terra e per la difesa delle culture». | rappresentati dei popoli presenti, da parte loro, gli hanno
risposto: «Noi veniamo ad ascoltare Vostra Santita, a stare insieme al Papa nel cuore della Chiesa e a partecipare
all’edificazione di questa Chiesa perché assuma sempre piu un volto amazzonico». In questo ascolto reciproco tra il Papa (e
le autorita ecclesiali) e gli abitanti del popolo amazzonico si alimenta e si rafforza il sensus fidei del Popolo e cresce il suo
essere ecclesiale: «Abbiamo bisogno di esercitarci nell’arte di ascoltare, che & piu che sentire» (EG 171).

L'Assemblea Speciale per la Regione Panamazzonica ha bisogno di un grande esercizio di ascolto reciproco, specialmente di
un ascolto tra il Popolo fedele e le autorita magisteriali della Chiesa. Una delle cose principali da ascoltare ¢ il gemito «di
migliaia di comunita private dell’Eucaristia domenicale per lunghi periodi» (DAp 100, e). Confidiamo che la Chiesa, radicata
nelle sue dimensioni sinodali e missionarie (cf. Francesco, Discorso per la commemorazione del 50° anniversario
dell’istituzione del Sinodo dei Vescovi, 17 ottobre 2015), possa generare processi di ascolto (vedere-ascoltare) e di
discernimento (giudicare), per poter rispondere (agire) alle realta concrete dei popoli amazzonici.

11l. AGIRE. NUOVI CAMMINI PER UNA CHIESA DAL VOLTO AMAZZONICO

12. Chiesa dal volto amazzonico

«Essere Chiesa & essere Popolo di Dio», incarnato «nei popoli della terra» e nelle loro culture (EG 115). L'universalita o
cattolicita della Chiesa si trova dunque arricchita mediante «la bellezza di questo volto pluriforme» (NMI 40) delle diverse
manifestazioni delle Chiese particolari e delle loro culture. Come ha segnalato Papa Francesco nel suo incontro con le
comunita amazzoniche a Puerto Maldonado, «quanti non abitiamo queste terre abbiamo bisogno della vostra saggezza e
delle vostre conoscenze per poterci addentrare, senza distruggerlo, nel tesoro che racchiude questa regione. E risuonano le
parole del Signore a Mosé: “Togliti i sandali dai piedi, perché il luogo sul quale tu stai, € suolo santo” (Es 3,5)» (Fr. PM).

La Chiesa e chiamata ad approfondire la sua identita mettendosi in relazione con le realta dei territori in cui vive e ad
accrescere la propria spiritualita ponendosi in ascolto della saggezza dei popoli che la compongono. Per questo motivo,
I’Assemblea Speciale per la Regione Panamazzonica & chiamata a individuare nuovi cammini per far crescere il volto
amazzonico della Chiesa e anche per rispondere alle situazioni di ingiustizia della regione, come il neocolonialismo delle
industrie estrattive, i progetti infrastrutturali che danneggiano la biodiversita e I'imposizione di modelli culturali ed
economici estranei alla vita dei popoli.

Cosi, rivolgendo I'attenzione alla realta locale e alla diversita delle microstrutture concrete della regione, la Chiesa si rafforza
costituendosi come un’alternativa di fronte alla globalizzazione dell'indifferenza e alla logica uniformizzante incentivata da
tanti mezzi di comunicazione, cosi come a un modello economico che non e solito rispettare i popoli amazzonici e i loro
territori.

Da parte loro le Chiese locali, che sono anch’esse Chiese missionarie, in uscita, possono trovare nelle loro periferie dei luoghi
privilegiati di esperienza evangelizzatrice, perché ¢ la che «maggiormente mancano la luce e la vita del Risorto» (EG 30).
Nelle periferie i missionari incontrano gli emarginati, i profughi e i rifugiati, i disperati e gli esclusi, dunque Gesu Cristo
crocifisso ed esaltato, «che ha voluto identificarsi con particolare tenerezza con i piu deboli e poveri» (DP 196).

Durante la preparazione del Sinodo, si dovra cercare di individuare esperienze pastorali locali, sia positive che negative, che
possano illuminare il discernimento in vista dell’elaborazione di nuove linee d’azione.

13. Dimensione profetica

Di fronte all’attuale crisi socio-ambientale, occorrono luci di orientamento e di azione per poter operare la trasformazione
delle pratiche e degli atteggiamenti.
Bisogna superare la miopia, la frettolosita e le soluzioni di corto raggio. E necessario mantenere una prospettiva globale e



andare oltre gli interessi propri o particolari, per poter condividere ed essere responsabili di un progetto comune e globale.
«Tutto & collegato» & un’affermazione su cui tanto insiste Papa Francesco, allo scopo di entrare in dialogo con le radici
spirituali delle grandi tradizioni religiose e culturali. Si fa strada |'esigenza di un consenso intorno a un’agenda minima:
sviluppo integrale e sostenibile, cosi com’e stato descritto in precedenza, che include allevamento e agricoltura sostenibili,
energia non contaminata, rispetto delle identita e dei diritti dei popoli tradizionali, acqua potabile per tutti. Si tratta di temi
fondamentali spesso assenti in Panamazzonia.

Si deve trovare un equilibrio e I'economia deve privilegiare la sua vocazione in favore della dignita della vita umana. Questo
rapporto di equilibrio deve tutelare I'ambiente e la vita dei pil vulnerabili. Attualmente c’é «una sola e complessa crisi socio-
ambientale» (LS 139).

L'Enciclica Laudato si’ (cf. nn. 216ss) ci invita a una conversione ecologica che esige uno stile di vita nuovo. L'orizzonte di
riferimento € rappresentato dall’altro. Si deve praticare la solidarieta globale e superare I'individualismo, dischiudere
cammini nuovi di liberta, verita e bellezza. La conversione domanda di liberarci dall’ossessione del consumo. Comprare & un
atto morale, non solo economico. La conversione ecologica significa assumere la mistica dell'interconnessione e
dell'interdipendenza di tutto il creato. La gratuita non pud che imporsi nei nostri comportamenti quando comprendiamo che
la vita e dono di Dio. Abbracciare la vita in solidarieta comunitaria esige un cambiamento del cuore.

Questo nuovo paradigma apre prospettive di trasformazione personale e sociale. La gioia e la pace sono possibili quando
non siamo ossessionati dal consumo. Papa Francesco propone un rapporto armonioso con la natura che ci consente di vivere
una felice sobrieta, la pace interiore con se stessi in relazione con il bene comune, e una serena armonia che domanda di
accontentarsi di quel che &€ veramente necessario. Si tratta di qualcosa che le culture occidentali possono, e forse devono,
apprendere dalle culture tradizionali amazzoniche, come pure da altri territori e comunita del pianeta. Essi, i popoli, <hanno
molto da insegnarci» (EG 198). Nell’amore per la loro terra e nella loro relazione con gli ecosistemi, essi conoscono il Dio
Creatore, sorgente di vita. Quei popoli «con le proprie sofferenze conoscono il Cristo sofferente» (EG 198). Essi, nella loro
concezione dialogica della vita sociale, sono mossi dallo Spirito Santo. Per questo Papa Francesco ha affermato che «e
necessario che tutti ci lasciamo evangelizzare da loro» e dalle loro culture, e che il compito della nuova evangelizzazione
richiede di «prestare ad essi la nostra voce nelle loro cause, ma anche [siamo chiamati] ad essere loro amici, ad ascoltarli, a
comprenderli e ad accogliere la misteriosa sapienza che Dio vuole comunicarci attraverso di loro» (EG 198). Di conseguenza,
i loro insegnamenti potrebbero indicare la direzione delle priorita per i nuovi cammini della Chiesa in Amazzonia.

14. Ministeri dal volto amazzonico

Attraverso molti incontri regionali in Amazzonia, la Chiesa Cattolica ha approfondito la consapevolezza che la sua
universalita si incarna nella storia e nelle culture locali. In questo modo si manifesta e si realizza la Chiesa di Cristo, una,
santa, cattolica e apostolica (cf. CD 11). Grazie a tale consapevolezza, la Chiesa tiene oggi gli occhi puntati sull’Amazzonia
con una visione d’insieme, che le permette di rendersi conto delle grandi sfide socio-politiche, economiche ed ecclesiali che
minacciano questa regione, ma senza perdere la speranza nella presenza di Dio, alimentata dalla creativita e dalla tenace
perseveranza dei suoi abitanti.

Negli ultimi decenni, anche grazie al grande impulso venuto dal Documento di Aparecida, la Chiesa dell’Amazzonia ha preso
coscienza che, a causa delle immense distese territoriali, della grande varieta dei popoli e dei rapidi cambiamenti degli
scenari socio-economici, la sua pastorale non riusciva a garantire che una presenza precaria. Era (e continua a essere)
necessaria una maggiore presenza ecclesiale, per poter rispondere a tutto cid che & specifico di questa regione a partire dai
valori del Vangelo, avendo consapevolezza, fra 'altro, dell'immensa estensione geografica, tante volte di difficile accesso,
della grande diversita culturale e del forte influsso esercitato da interessi nazionali e internazionali in cerca di un
arricchimento economico facile attraverso le risorse presenti nella regione. Una missione incarnata esige di ripensare la
scarsa presenza della Chiesa in rapporto all'immensita del territorio e alla sua varieta culturale.

La Chiesa dal volto amazzonico deve «ricercare un modello di sviluppo alternativo, integrale e solidale, fondato su un’etica
attenta alla responsabilita per un’autentica ecologia naturale e umana, che sia radicata nel Vangelo della giustizia, nella
solidarieta e nella destinazione universale dei beni; che superi la logica utilitarista ed individualista, che rifiuta di sottoporre
ai criteri etici i poteri economici e tecnologici» (DAp 474, c). Pertanto, & necessario incoraggiare tutto il Popolo di Dio a
partecipare alla missione di Cristo, Sacerdote, Profeta e Re (cf. LG 9), e a non rimanere indifferente di fronte alle ingiustizie
della regione per poter individuare, in ascolto dello Spirito, gli auspicati nuovi cammini.

Questi nuovi cammini per la pastorale dell’Amazzonia esigono di «rilanciare I'opera delle Chiesa» (DAp 11) nel territorio e di
approfondire il «processo di inculturazione» (EG 126), che domanda alla Chiesa amazzonica di avanzare proposte
«coraggiose», fatte con «audacia» e «senza paura», come ci chiede Papa Francesco. Il profilo profetico della Chiesa si
mostra oggi attraverso il suo profilo ministeriale partecipativo, capace di rendere i popoli indigeni e le comunita
amazzoniche i «principali interlocutori» (LS 146) all’'interno di tutte le questioni pastorali e socio-ambientali del territorio.

Per intervenire sulla presenza precaria della Chiesa e trasformarla in una presenza pil capillare e incarnata, c’e bisogno di



stabilire una gerarchia delle urgenze in Amazzonia. Il Documento di Aparecida menziona la necessita di una «coerenza
eucaristica» (DAp 436) per tutta la regione amazzonica, riferendosi non solo alla possibilita che tutti i battezzati partecipino
alla Messa dominicale, ma anche all’esigenza che crescano cieli nuovi e terra nuova come anticipazione del Regno di Dio in
Amazzonia.

In questo senso il Vaticano Il ci ricorda che tutto il Popolo di Dio partecipa al sacerdozio di Cristo, benché distinguendo tra
sacerdozio comune e sacerdozio ministeriale (cf. LG 10). Per questo € urgente valutare e ripensare i ministeri che oggi sono
necessari per rispondere agli obiettivi di «una Chiesa con un volto amazzonico e una Chiesa con un volto indigeno» (Fr. PM).
Una priorita & quella di precisare i contenuti, i metodi e gli atteggiamenti di una pastorale inculturata, capace di rispondere
alle grandi sfide del territorio. Un’altra priorita &€ quella di proporre nuovi ministeri e servizi per i diversi agenti pastorali, che
rispondano ai compiti e alle responsabilita della comunita. In questa linea, occorre individuare quale tipo di ministero
ufficiale possa essere conferito alla donna, tenendo conto del ruolo centrale che le donne rivestono oggi nella Chiesa
amazzonica. E altresi necessario sostenere il clero indigeno e nativo del territorio, valorizzandone I'identita culturale e i
valori propri. Infine, bisogna progettare nuovi cammini affinché il Popolo di Dio possa avere un accesso migliore e frequente
all'Eucaristia, centro della vita cristiana (cf. DAp 251).

15. Nuovi cammini

Mentre pensiamo a una Chiesa dal volto amazzonico, sogniamo con i piedi per terra, la nostra terra di origine. Al tempo
stesso, riflettiamo con gli occhi aperti su come questa Chiesa dovra essere, a partire dalla concreta varieta culturale dei
popoli. | nuovi cammini dovranno incidere sui ministeri, sulla liturgia e sulla teologia (teologia india).

La Chiesa si ¢ indirizzata ai popoli mossa dal mandato di Gesu e dalla fedelta al suo Vangelo. Oggi essa ha bisogno di
scoprire «con gioia e rispetto i semi della Parola» (AG 11) all'interno della regione.

Tutto il Popolo di Dio, con i suoi Vescovi e sacerdoti, religiosi e religiose, missionari e missionarie religiosi e laici, € chiamato
a entrare con cuore aperto in questo nuovo cammino ecclesiale. Tutti sono chiamati a vivere insieme alle comunita e a
impegnarsi in difesa della loro esistenza, ad amarle e ad amare le loro culture. | missionari autoctoni e quelli che vengono da
fuori devono coltivare la spiritualita della contemplazione e della gratuita, sentire con il cuore e guardare con gli occhi di Dio
i popoli amazzonici e indigeni.

La spiritualita pratica, quella con i piedi per terra, offre la possibilita di trovare la gioia e il gusto di vivere insieme ai popoli
amazzonici, e cosi di valorizzare le loro ricchezze culturali in cui Dio ha seminato il seme della Buona Notizia. Dobbiamo
essere anche capaci di riconoscere quegli elementi presenti all'interno delle culture che, essendo storicamente condizionati,
hanno bisogno di purificazione, e di lavorare per la conversione individuale e comunitaria, coltivando il dialogo a diversi
livelli. La spiritualita profetica e del martirio accresce il nostro impegno per la vita dei popoli e la difesa del loro passato e del
loro presente, spingendoci a guardare avanti per costruire una nuova storia.

Siamo chiamati come Chiesa a rafforzare il protagonismo dei popoli: abbiamo bisogno di una spiritualita interculturale che ci
aiuti a interagire con le diversita dei popoli e con le loro tradizioni. Dobbiamo aggregare le forze per prenderci insieme cura
della nostra Casa Comune.

C'é bisogno di una spiritualita di comunione fra i missionari autoctoni e quelli che vengono da fuori, per imparare insieme ad
accompagnare le persone, ascoltando le loro storie, partecipando ai loro progetti di vita, condividendo la loro spiritualita e
facendo proprie le loro lotte. Una spiritualita con lo stile di Gesu: semplice, umano, dialogante, samaritano, che permetta di
celebrare la vita, la liturgia, I'Eucaristia, le feste, sempre rispettando i ritmi propri di ogni popolo.

Incoraggiare lo sviluppo di una Chiesa dal volto amazzonico implica, per i missionari, la capacita di scoprire i semi e i frutti
del Verbo gia presenti nella concezione del mondo dei popoli della regione. Per fare questo & necessario assicurare una
presenza stabile e conoscere la lingua autoctona, la cultura e I'esperienza spirituale di quei popoli. Soltanto cosi la Chiesa
potra rendere presente tra di essi la vita di Cristo.

Per concludere, e ricordando le parole di Papa Francesco, vorremmo «chiedere, per favore, a tutti coloro che occupano ruoli
di responsabilita in ambito economico, politico o sociale, a tutti gli uomini e le donne di buona volonta: siamo “custodi” della
creazione, del disegno di Dio iscritto nella natura, custodi dell’altro, dell’ambiente; non lasciamo che segni di distruzione e di
morte accompagnino il cammino di questo nostro mondo» (Francesco, Omelia nella Messa di inizio del ministero petrino,
19.111.2013).

Inoltre, vorremmo anche chiedere ai popoli dell’Amazzonia: «Aiutate i vostri Vescovi, aiutate i vostri missionari e le vostre
missionarie affinché si uniscano a voi, e in questo modo, dialogando con tutti, possano plasmare una Chiesa con un volto
amazzonico e una Chiesa con un volto indigeno. Con questo spirito ho convocato un Sinodo per I’Amazzonia nell’anno 2019»
(Fr. PM).

QUESTIONARIO

La finalita del Questionario € quella di ascoltare la Chiesa di Dio in riferimento ai «nuovi cammini per la Chiesa e per una



ecologia integrale» in Amazzonia. Lo Spirito parla attraverso tutto il Popolo di Dio. Ascoltandolo si possono conoscere le
sfide, le speranze, le proposte, e riconoscere i nuovi cammini che Dio chiede alla Chiesa in questo territorio. Il presente
Questionario € indirizzato ai pastori affinché vi rispondano consultando il Popolo di Dio. Per fare questo sono invitati a
cercare i mezzi piu adeguati secondo le specifiche realta locali. Il Questionario & strutturato in tre parti che corrispondono
alle diverse sezioni del Documento Preparatorio: vedere, discernere-giudicare, agire.

1a PARTE

. Quali sono i problemi pil importanti nella sua comunita: le minacce e le difficolta che riguardano la vita, il

territorio e la cultura?

. Alla luce di Laudato si’, come si configurano la biodiversita e la sociodiversita nel suo territorio?
. Come incidono o non incidono queste diversita nel suo lavoro pastorale?

4. Alla luce dei valori del Vangelo, che tipo di societa dobbiamo promuovere e di quali mezzi disponiamo per farlo,

2a PARTE

3a PARTE

e

e e R

10.
11.

tenendo conto della realta rurale e di quella urbana e delle loro differenze socio-culturali?

. Considerata I'enorme ricchezza della loro identita culturale, quali sono i contributi, le aspirazioni e le sfide dei

popoli amazzonici in relazione alla Chiesa e al mondo?

In quale maniera questi contributi possono essere integrati in una Chiesa dal volto amazzonico?

Come la Chiesa deve accompagnare i processi di organizzazione dei popoli in riferimento alla loro identita e alla
difesa dei loro territori e diritti all'interno di una pastorale integrale?

Quali dovrebbero essere le risposte della Chiesa alle sfide della pastorale urbana nel territorio amazzonico?

. Se esistono nel suo territorio Popoli Indigeni in Isolamento Volontario (PIAV), come la Chiesa dovrebbe

comportarsi per difendere la loro vita e i loro diritti?

. Quali speranze offre la presenza della Chiesa alle comunita amazzoniche in ordine alla vita, al territorio e alla

cultura?

Come promuovere un'ecologia integrale, ovvero ambientale, economica, sociale, culturale e della vita quotidiana
(cf. LS 137-162) in Amazzonia?

Nel contesto della sua Chiesa locale, in che modo Gesu & Buona Notizia nella vita della famiglia, della comunita e
della societa amazzoniche?

Come la comunita cristiana puo rispondere alle situazioni di ingiustizia, poverta, disuguaglianza, violenze (tra le
altre ricordiamo la droga, la tratta di persone, la violenza contro la donna, lo sfruttamento sessuale, la
discriminazione verso i popoli indigeni e i migranti) e di esclusione in Amazzonia?

. Quali elementi specifici delle identita culturali possono facilitare I'annuncio del Vangelo nella novita del mistero

di Gesu?

. Quali cammini si possono intraprendere per inculturare la nostra pratica sacramentale nell’esperienza vissuta

dei popoli indigeni?

. Come la comunita dei credenti, che & «missionaria per sua natura» e nel modo che le e specifico, partecipa al

magistero concreto e quotidiano della Chiesa in Amazzonia?

Quale Chiesa sogniamo per I’Amazzonia?

Come immagina una Chiesa in uscita e dal volto amazzonico e quali caratteristiche dovrebbe avere?

Esistono spazi di espressione autoctona e di partecipazione attiva nella pratica liturgica delle sue comunita?

Una delle grandi sfide in Amazzonia & I'impossibilita di celebrare I'Eucaristia in modo frequente e in tutti i luoghi.
Come rispondere a questo?

Come riconoscere e valorizzare il ruolo dei laici nei diversi ambiti pastorali (catechesi, liturgia e carita)?

Quale ruolo devono avere i laici nei diversi ambiti socio-ambientali nel territorio?

Cosa deve caratterizzare I'annuncio e la denuncia profetici in Amazzonia?

Quali caratteristiche devono possedere coloro che recano I'annuncio della Buona Notizia in Amazzonia?

Quali sono i servizi e i ministeri dal volto amazzonico nella sua giurisdizione ecclesiastica e quali caratteristiche
hanno?

Quali sono i servizi e i ministeri dal volto amazzonico che Lei ritiene dovrebbero essere creati e promossi?

In che modo la vita consacrata pud contribuire con i suoi carismi alla costruzione di una Chiesa dal volto
amazzonico?



12. Il ruolo delle donne nelle nostre comunita & di somma importanza: come riconoscerlo e valorizzarlo nella
prospettiva di nuovi cammini pastorali?

13. Come la religiosita popolare, e in particolare la devozione mariana, si integrano e possono contribuire ad aprire
nuovi cammini per la Chiesa in Amazzonia?

14. Quale potrebbe essere il contributo dei mezzi di comunicazione per aiutare a costruire una Chiesa dal volto
amazzonico?

* ok %

SIGLE E ABBREVIAZIONI

AG: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Decreto Ad Gentes (7.XI11.1965)

CCC: Catechismo della Chiesa Cattolica (11.X.1992)

CIC: Codice di Diritto Canonico (25.1.1983)

CD: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Decreto Christus Dominus (28.X.1965)

DAp: Documento di Aparecida. Testo conclusivo della V Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano (2007)
DP: Documento di Puebla. Testo conclusivo della Ill Conferenza Generale dell’'Episcopato Latinoamericano (1979)
DSD: Documento di Santo Domingo. Testo conclusivo della IV Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano (1992)
DV: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Costituzione Dogmatica Dei Verbum (18.X1.1965)

EG: Francesco, Esortazione Apostolica Evangelii Gaudium (24.X1.2013)

EN: Paolo VI, Esortazione Apostolica Evangelii Nuntiandi (8.XI1.1975)

Fr. PM: Francesco, Discorso in occasione dell'Incontro con i popoli dell’Amazzonia, Puerto Maldonado, Peru (19.1.2018)
Fr. EP: Francesco, Saluto in occasione dell’Incontro con la popolazione di Puerto Maldonado (19.1.2018)

Fr. FPI: Francesco, Discorso ai rappresentanti dei popoli indigeni (15.11.2017)

GS: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Costituzione Pastorale Gaudium et Spes (7.XI11.1965)

LG: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Costituzione Dogmatica Lumen Gentium (21.X1.1964)

LS: Francesco, Lettera Enciclica Laudato si’ (24.V.2015)

NMI: Giovanni Paolo Il, Lettera Apostolica Novo Millennio Ineunte (6.1.2001)

PIAV: Popoli Indigeni in Isolamento Volontario

PO: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Decreto Presbyterorum Ordinis (7.X11.1965)

PP: Paolo VI, Lettera Enciclica Populorum Progressio (26.111.1967)

REPAM: Rapporto Esecutivo dell’'Incontro Fondativo della Rete Ecclesiale Panamazzonica (12.1X.2014)

SC: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Costituzione Sacrosanctum Concilium (4.X11.1963)



